LA TORMENTOSA
BUSQUEDA DEL SER

CHRISTINA GROF & STANISLAV GROF MD



iNDICE

Como comprender y sobrellevar una emergencia espiritual
Agradecimientos

Nota de los autores

Introduccién

Prélogo.

PRIMERA PARTE EN BUSCA DEL SER

Capitulo 1 .;Qué es una emergencia espiritual?
Capitulo 2. La noche oscura del alma

Capitulo 3. El encuentro con lo divino

Capitulo 4 Tipos de emergencia espiritual

Capitulo 5. La adiccion como emergencia espiritual

SEGUNDA PARTE MAPAS DEL VIAJE INTERIOR
Capitulo 6. Lecciones espirituales del pasado
Capitulo 7. Los mapas de la conciencia

TERCERA PARTE VIVIR EN DOS MUNDOS
Capitulo 8. Estrategias para la vida cotidiana
Capitulo 9. Una guia para familiares y amigos
Capitulo 10. 4Quién puede ayudar y como?
Capitulo 11. El regreso al hogar

Epilogo
Apéndice |
Apéndice Il
Apéndice Il

EN BUSCA DEL SER
Christina Grof & Stanislav Grof M.D.

Guia para el crecimiento personal
Traduccion del inglés: Andrea Ferrari

COMO COMPRENDER Y SOBRELLEVAR UNA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Las emergencias espirituales pueden darse como estados alterados de conciencia acompafados de
emociones intensas, pensamientos extrafios, visiones y otros cambios sensoriales, asi como también en la
forma de diversas manifestaciones fisicas. Estos episodios a menudo se relacionan con temas espirituales,
incluyendo secuencias de muerte y renacimiento psicologico, experiencias de vidas pasadas, sensaciones de
unidad con el universo, encuentros con seres mitoldgicos y motivos similares. Tales aperturas espirituales
llenas de dramatismo entrafian la limpieza definitiva de viejos recuerdos traumaticos vy fijaciones de diverso
origen. Tanto es el material psicolégico que sale a la superficie, que colisiona con las actividades diarias de la
persona. Sin embargo, este proceso es, por su misma naturaleza, potencialmente transformador. Los conflictos
internos asociados a una emergencia espiritual no siempre son sintomas de una enfermedad, sino que pueden
ser la manifestacion de un movimiento interior que es curativo e impulsa a la evolucién. Si se comprende y trata
a las emergencias espirituales como etapas dificiles de un proceso natural de desarrollo, éstas pueden resultar
curativas tanto emocional como psicosomaticamente, producir cambios en la personalidad y convertirse en la
solucién para muchos problemas de la vida. “Una guia brillante y practica para la transformacion interna.” Jack
Kornfield, maestro budista, autor de Seeking the Heart of Wisdom. “Este libro es un licido y exhaustivo analisis
de los estados alterados de conciencia. Las personas que trabajan en el campo de la salud mental y las
profesiones de asistencia lo encontraran fascinante y de gran valor.” John Perry, médico y autor de Far side of
madness. “Un fascinante trabajo sobre los procesos de transformacion. Una lectura esencial para quienes
estan interesados en el cambio creativo a nivel personal y social.” Frances Vaughan, psicologo, coeditor de
Beyond Ego y Gift of Peace



LA TORMENTOSA BUSQUEDA DEL SER

Gran cantidad de gente esta atravesando profundas transformaciones personales relacionadas con la apertura
espiritual. En circunstancias favorables, este proceso resulta en una curaciéon a nivel emocional, un cambio
radical en la escala de valores, y una profunda percepcién de la dimension mistica de la existencia. Aunque
para algunos estos cambios son graduales y relativamente suaves, para otros pueden ser tan dramaticos y
veloces que interfieran con su efectivo funcionamiento diario. Por desgracia, muchos profesionales de la salud
con una visién tradicional no reconocen el potencial positivo de estas crisis: las ven como manifestaciones de
una en f mental y las tratan con medicacién supresiva. En En busca del ser, Christina y Stanislav Grof vuelcan
sus afos de experiencia personal y profesional sobre estos estados de transformacion, para explorar el
surgimiento de la espiritualidad con todas sus complicaciones y vicisitudes, para las cuales han acufado el
término emergencia espiritual. Este libro es para aquellas personas a quienes una emergencia espiritual les
cambié la vida; para quienes estan atravesando o han atravesado una crisis de este tipo, para sus familiares y
amigos, y para profesionales de la salud mental. También es una guia que provee una mayor claridad para
aquellos que estan embarcados en un proceso de transformacion menos dinamico y mas gradual. Los Grof
describen una amplia gama de emergencias espirituales y la forma que éstas toman, analizan como pueden
diferenciarse de enfermedades mentales, y ofrecen sugerencias practicas para vivir y trabajar con crisis
psicoespirituales. Este escrito pionero transporta al lector, en un viaje lleno de inspiraciéon a través de los
desafios del surgimiento de la espiritualidad hacia la promesa de a renovacién y el renacimiento.

AGRADECIMIENTOS

Al dar los pasos tanto personales como profesionales que resultaron en la escritura del presente volumen,
hemos sido profundamente tocados por algunas personas muy especiales. Quisiéramos expresarles nuestra
gratitud por todo lo que nos han brindado. En primer lugar, gracias a nuestras familias por amarnos y
apoyarnos durante los muchos desvios y rodeos que dimos, en especial a nuestros queridos hijos Nathaniel y
Sarah Healy, que juegan roles tan esenciales en nuestras vidas y constantemente nos llenan de esperanza,
nos brindan su humor extravagante y nos dan una gran felicidad. Hemos tenido la suerte de encontrar una
serie de maestros y fuentes de inspiracion que nos han ofrecido su amistad y su guia: vaya nuestra profunda
gratitud al desaparecido Swami Muktananda Paramahansa, antes director de la linea de Siddha Yoga, por su
influencia de largo alcance en nuestras vidas; al desaparecido Joseph Campbell, nuestro querido amigo, guia y
casamentero; a John Perry y Julian Silverman por su trabajo pionero y su aliento cuando nos enfrentamos con
algunas de las barreras sociales y profesionales que ellos conocen tan bien; a Anne y Jim Amstrong, Angeles
Arrien, Sandra y Michael Harner, Dora Kalff, Jack y Liana Kornfield, al padre Thomas Matus, al hermano David
Steindl-Rast, Frances Vaughan y Roger Walsh, nuestros colegas y amigos queridos en el mundo
transpersonal, quienes a través de sus exploraciones personales, ensefianzas y formas de ser nos han
ayudado mostrandonos nuestras propias posibilidades. Gracias a tanta gente talentosa que trabaja con la
Respiracion Holotrépica por su continuo entusiasmo y por el coraje que poseen para sobrellevar sus propias
transformaciones personales, y a Jacquelyn Small y Gregory Zelonka por su apoyo a nuestro trabajo.
Queremos expresar nuestro aprecio y respeto por Jeremy Tarcher, quien insistié e insisti6 hasta que
escribimos este libro, y el sincero agradecimiento a nuestro editor, Dan Joy. Mucho agradecemos también a
Rod Allison, Sam Freeman, Betty Monaghan, Noelle Nichols, Mickey Reny, Nette Whitmore y al resto de los
miembros del equipo maravilloso de lo que fuera el Centro de Trata miento para la Dependencia Quimica de
Brightside, en Carmel, California. Su paciencia, compasiéon, comprensién y humor nos envolvieron en nuestra
hora mas oscura, cuando nos ayudaron a transformar nuestra crisis en una oportunidad milagrosa para la
curacion y la expansion. Un agradecimiento especial para Margaret Stevens por su apoyo lleno de honestidad,
sensibilidad y voluntad durante la formulacion de este proyecto. Nuestra gratitud también para el equipo y los
voluntarios de la Red de Emergencias Espirituales, especialmente para sus coordinadores: Rita Rolien, Charles
Lonsdale, Megan Notan, Nicola Kester y Jeneane Prevatt. Su valiosa contribuciéon y su compromiso personal, a
pesar de los muchos obstaculos, han provisto a incontables personas de la ayuda que tanto necesitaban.
Finalmente, gracias a las tantas personas que, a través de los afios, nos han contado las historias muy intimas
de sus emergencias espirituales. Sin ellos no hubiéramos podido escribir este libro.

NOTA DE LOS AUTORES

Dedicamos este libro con amor y respeto a la memoria de Richard Price, el cofundador del Instituto Esalen en
Big Sur, California; un terapeuta y maestro de la Gestalt amable y lleno de compasion, un gran padre y esposo,
y un sobresaliente ser humano. Durante el despertar de nuestro interés en el drea de las emergencias
espirituales, Dick nos ofrecié su entusiasmo vital, su apoyo invaluable, su visién clara y la lealtad de su amistad
mientras seguiamos lo que en ocasiones parecia un camino solitario y poco valorado. Dick conocia las
vicisitudes de la travesia espiritual por experiencia propia, ya que habia atravesado personalmente dos crisis
de transformacion. Durante la primera, que ocurrié cuando era joven, estuvo hospitalizado por muchos meses y
recibié gran cantidad de tranquilizantes, terapia de electroshock y mas de sesenta y siete tratamientos de

3



insulina para pacientes comatosos. El segundo episodio ocurrié varios afios después, y fue manejado de
manera muy distinta por gente que comprendia el pro ceso y estaba dispuesta a apoyarlo. Dick dedicé muchos
afos de su vida a la idea de que experiencias como las suyas son, en realidad, oportunidades para crecer,
curarse y expandirse. El sinti6 y vio la violencia que a menudo acompana las intervenciones profesionales, y
trabajo para proveer alternativas a los tratamientos tradicionales, hasta su tragica muerte durante una
excursion en 1985. Su compromiso con estas ideas nos inspird, y su apoyo durante la creacién de la Red de
Emergencias Espirituales fue esencial para que ésta existiera. Al escribir este volumen, esperamos brindar
ideas utiles, informacién y sugerencias que ayuden a la realizacion de algunos de los suefios que compartimos
con nuestro querido amigo Dick Price.

INTRODUCCION

El desarrollo espiritual es una capacidad de evolucién innata en todo ser humano. Es un movimiento hacia la
unidad; el descubrimiento de nuestro verdadero potencial. Tan comun y natural corno el nacimiento, el
crecimiento fisico y la muerte, es una parte integral de nuestra existencia. Durante siglos, culturas enteras han
tratado a las transformaciones internas como un aspecto necesario y deseable de la vida. Muchas sociedades
desarrollaron rituales sofisticados y practicas de meditacion como maneras de invitar y estimular el crecimiento
espiritual. La humanidad ha atesorado las emociones, visiones y percepciones relacionadas con el proceso del
despertar en pinturas, poesias, novelas y musica, y en descripciones que brindaron misticos y profetas.
Algunas de las contribuciones del arte y la arquitectura mas hermosas y valoradas celebran estos dominios
misticos. Para algunas personas, sin embargo, el viaje de transformaciéon en su desarrollo espiritual se
convierte en una “emergencia espiritual”’, en una crisis en la que los cambios internos son tan veloces y los
estados interiores tan exigentes que, por un tiempo, a esta gente le es dificil manejarse bien en la realidad
cotidiana. En nuestro tiempo, estos individuos rara vez son tratados como si estuvieran al borde del crecimiento
interno: casi siempre son vistos a través de la lente de la enfermedad y tratados con tecnologias que oscurecen
los beneficios potenciales que esas experiencias son capaces de ofrecer. En un ambiente que brinde el apoyo
necesario, y con una adecuada comprension, estos dificiles estados de la mente pueden ser extremada mente
benéficos, ya que suelen producir una curacion a nivel fisico y emocional, introspecciones profundas,
actividades creativas y cambios positivos y permanentes de la personalidad. Cuando acufiamos el término
emergencia espiritual, buscabamos enfatizar tanto el peligro como la oportunidad inherentes a tales estados.
La frase es un juego de palabras que se refiere tanto a la crisis 0 “emergencia” que puede acompafiar a la
transformacion, cuanto a la idea de “surgimiento” que sugiere la enorme oportunidad que estas experiencias
ofrecen para el crecimiento personal y el desarrollo de nuevos niveles de percepcion. En busca del ser es para
aquellos a quienes una emergencia espiritual les cambié la vida. Es para quienes estan experimentando una
crisis de este tipo o la han experimentado, para sus familiares y amigos, y para aquellos terapeutas, religiosos,
psicoélogos y psiquiatras que se vean envueltos en este proceso, extraordinario pero, a la par, completamente
natural. También es una guia para quienes estdn embarcados en una transformacion personal. Aunque estas
paginas centran su atencion en los aspectos dificiles de las crisis espirituales, las lecciones que contienen
también se aplican a aquellos para los que el surgimiento de la espiritualidad, aun que relativamente suave, es
de todas maneras desconcertante y por momentos incomodo. Quienes han tenido este tipo de experiencia
pueden beneficiarse con las sugerencias que aqui se dan con respecto a cédmo cooperar y beneficiarse con
este importante proceso. A través de la historia, las personas con intensas crisis espirituales fue ron
consideradas benditas: se creia que estaban en comunicacién directa con las regiones sagradas y los seres
divinos. Sus sociedades las apoyaron durante estos periodos cruciales, ofreciéndoles refugio y suspendiendo
sus exigencias habituales. Miembros respetados de sus comunidades habian atravesado sus propias
emergencias espirituales; podian reconocer y comprender procesos similares en otros y, por lo tanto, eran
capaces de honrar la expresion del impulso mistico y creativo. Las experiencias, a menudo dramaticas y
vistosas, se nutrian en la confianza de que esos in dividuos eventualmente retornarian a la comunidad con una
mayor sabiduria y un aumento en su capacidad para manejarse en el mundo, tanto para su propio beneficio
como para el de la sociedad. Con el advenimiento de la ciencia moderna y la era industrial, esta actitud
tolerante y hasta estimulante cambi6 drasticamente. La nocién de una realidad aceptada se comprimioé para
incluir sélo aquellos aspectos de la existencia que son materiales, tangibles y mensurables. La espiritualidad,
en cualquiera de sus formas, fue exiliada de la vision del mundo de la ciencia moderna. Las culturas
occidentales adoptaron una interpretacién restringida y rigida de lo que es “normal” en la experiencia y la
conducta humanas y rara vez aceptaron a quienes quisieron ir mas alla de esos limites. La psiquiatria encontré
explicaciones bioldgicas para ciertos desérdenes mentales: infecciones, tumores, desequilibrios quimicos y
otras afecciones del cerebro o del cuerpo. También descubrié formas poderosas de controlar los sintomas de
varias afecciones cuya causa permanece desconocida, incluyendo las manifestaciones de la crisis espiritual.
Como resultado de estos éxitos, la psiquiatria se establecié firmemente como disciplina médica, y el término
enfermedad mental se extendié hasta incluir muchos estados que, para ser exactos, eran condiciones naturales
que no podian deberse a causas biolégicas. El proceso de la emergencia espiritual, junto con sus
manifestaciones mas dramaticas, devino en ser considerado en general como una enfermedad, y quienes
mostraban signos de lo que antes era visto como una transformaciéon y un crecimiento interior fueron

4



considerados enfermos en la mayoria de los casos. En consecuencia, mucha gente con sintomas emocionales
0 psicosomaticos es automaticamente clasificada como victima de un problema de salud, y sus dificultades son
consideradas enfermedades de origen desconocido, a pesar de que examenes clinicos y de laboratorio no
ofrezcan evidencia que apoye esta conclusion. La mayoria de los estados alterados de conciencia son vistos
como patoldgicos y tratados con métodos psiquiatricos tradicionales, como la medicacion supresiva y la
hospitalizacion. A raiz de este estado de cosas, mucha gente que esta atravesando un proceso curativo natural
de emergencia espiritual es puesta automaticamente en la misma categoria que aquellos con una verdadera
enferme dad mental, en especial si sus experiencias causan una crisis en su vida y crean dificultades a sus
familiares. Esta interpretacién se ve impulsada aun mas por el hecho de que, en gran parte, nuestra cultura no
reconoce la importancia y el valor de lo mistico en el interior del ser humano. Los elementos espirituales
inherentes a una transformacion personal parecen extrafios y amenazadores para los que no estan
familiarizados con ellos. En estas dos décadas pasadas, sin embargo, la situacién ha ido cambiando con
rapidez. La espiritualidad se ha reintroducido en la cultura a través de un renovado interés en los sistemas de lo
sagrado, como los que es posible encontrar en las religiones orientales, los textos misticos occidentales y las
tradiciones aborigenes americanas. Un gran nimero de gente experimenta con la meditacion y otras practicas
espirituales; otros realizan una autoexploracion a través de distintas terapias. Con estos métodos se estan
descubriendo nuevas dimensiones y posibilidades internas. Al mismo tiempo, los desarrollos revolucionarios en
muchas disciplinas estan cerrando con rapidez el abismo entre la ciencia y la espiritualidad, y los médicos
modernos e investigadores en otros campos estan adentrandose en una visiéon del mundo similar a la descrita
por los misticos. Junto con un renovado interés por lo mistico, notarnos otro fenémeno: cada vez mas y mas
gente tiene experiencias espirituales y paranormales y esta dispuesta a hablar mas abiertamente sobre ellas.
Una encuesta de la organizacién Gallup demostré que el 43% de los norteamericanos encuestados admitia
haber vivido experiencias espirituales inusuales, y el 95% dijo creer en Dios 0 en un espiritu universal. A partir
de nuestras observaciones, este interés en aumento coincide con un crecimiento en las dificultades
relacionadas con los procesos de transformacion. Nos hemos dado cuenta de este aparente aumento de las
emergencias espirituales en nuestros viajes por todo el mundo durante la ultima década, presentando talleres y
dando conferencias en las que hablamos de nuestras experiencias personales y nuestra comprension
alternativa de algunos de los estados que han sido etiquetados como psicéticos. Nos sor prendié mucho
encontrar a tanta gente a quien les eran significativos varios de los elementos de nuestras historias. Algunos
habian atravesado experiencias que los transformaron y se sentian mas realizados gracias a éstas. Muchos
otros habian tenido experiencias similares, pero nos contaron tragicas historias de familiares y profesionales
que no los compren dieron, de confinamientos en hospitales, de tranquilizantes innecesarios y de diagndsticos
psiquiatricos estigmatizantes. A menudo, un proceso que habia comenzado como curativo y transformador
habia sido interrumpido e incluso complicado con la intervencion psiquiatrica. También nos encontramos con
profesionales de la salud mental creativos, innovadores, compasivos —psicologos, psiquiatras y demas—, que
buscan y ya proveen alternativas a sus pacientes. Muchos han expresado la frustracién que les produce no
poder compartir sus ideas y acercamientos en los hospitales o clinicas en los que trabajan, en gran parte a
causa de la adherencia rigida de estas instituciones al modelo médico, la politica administrativa tradicional y las
restricciones burocraticas. Nos han habla do de su soledad profesional y de su deseo de conectarse con gente
que coincida con ellos en esas areas. En la medida en que mas y mas gente se enfrenta con emergencias
espirituales, un numero mayor de personas se encuentra insatisfecho con la aplicacion de tratamientos
psiquiatricos tradicionales durante este tipo de acontecimientos. Asi corno en afos recientes los padres
potenciales han presionado a los médicos para que retomen el antiguo y respetado sentido del nacimiento y su
dinamica, la gente que atraviesa una crisis espiritual esta empezando a exigir que los profesionales reconozcan
sus dificultades como lo que son: estadios desafiantes en un proceso que puede cambiarnos la vida. Por esto
es crucial tratar los temas que se relacionan con la emergencia espiritual, para aumentar la comprension que
se tiene de los distintos estados que ésta implica y, también, para formular nuevas estrategias de tratamiento
que ayuden a la gente a atravesar una experiencia de este tipo y a salir ganando con ella. Nos interesa
profundamente la zona que media entre el desarrollo espiritual y la salud mental, en gran parte por haber
estado personalmente expuestos a ella. La curiosidad de Stan por los acercamientos alternativos al tratamiento
de las psicosis se desarrollé durante tres décadas de investigacion como clinico psiquiatrico, introduciéndolo al
potencial terapéutico de los estados alterados de con ciencia. Al trabajar con los modelos tradicionales,
empezo6 a darse cuenta de que la actual comprensién de la psique humana era demasiado limita da y que
muchos de los estados que la psiquiatria automaticamente categoriza como sintomas de una enfermedad
mental son, en realidad, componentes necesarios e importantes de un profundo proceso curativo. La
experiencia de emergencia espiritual de Christina comenz6 con un poderoso despertar espontaneo al dar a luz
a su primer hijo. A esta experiencia siguieron afios de estados mentales, emocionales vy fisicos dificiles y
exigentes. Descubrié que estas manifestaciones se parecian mucho a lo que la literatura yoguica describe
como “El despertar de Kundalini”. Nuestra vida juntos durante el desarrollo casi diario del proceso de
transformacion nos forz6 a aprender muchas de las lecciones que constituyen el nucleo de este libro. Para
reflejar de mejor manera como nos involucramos personalmente en este tema, hemos contado nuestras
propias historias en detalle en los dos prélogos. Este libro estda compuesto de tres partes mayores, cada una de
las cuales se refiere a distintos aspectos de la emergencia espiritual. En la primera parte, definimos la idea de
emergencia espiritual, aclarando algunos conceptos que son su base, y describimos cédmo se siente y de qué

5



maneras se da. El primer capitulo, “4Qué es una emergencia espiritual?”, analiza los elementos que
caracterizan a una crisis de transformacion. ;Cémo difiere este fendmeno de una enfermedad mental, por un
lado, y del surgimiento de la espiritualidad, por el otro? En los dos capitulos que siguen, se explora el mundo
interno de una persona durante una emergencia espiritual. “La noche oscura del alma” describe las
experiencias “negativas” que pueden darse durante una crisis espiritual, y “El encuentro con lo Divino” examina
los estados mentales “positivos”. El capitulo 4, “Tipos de emergencia espiritual’, identifica diez variedades
importantes de crisis de transformacion, y analiza sus cualidades, caracteristicas y desafios particulares. El
capitulo 5, “La adiccibn como emergencia espiritual’, explora la idea de que el alcoholismo, la droga
dependencia y otras adicciones también pueden ser consideradas como emergencias espirituales que ofrecen
las mismas posibilidades de desarrollo interior benéfico como tipos diferentes de crisis de transformacion. La
segunda parte delinca muchos de los mapas antiguos y modernos de la conciencia. El capitulo 6, “Lecciones
espirituales del pasado”, echa una mirada a las culturas que tenian una alta estima por las experiencias
espirituales y reconocian su poder curativo y su valor transformador. En el capitulo 7, “Modernos mapas de la
conciencia”’, se revén algunos de los desarrollos en la investigacion actual de la conciencia y la nueva
comprension de la psique humana que ésta ha generado. La tercera parte ofrece sugerencias practicas, tanto
para aquellos que estan atravesando una emergencia espiritual como para quienes estan cerca suyo. El
capitulo 8, “Estrategias para la vida cotidiana”, hace referencia a las dificultades para encontrar un equilibrio
entre las exigencias de un proceso interior intenso y dramatico y aquellas diarias del mundo exterior. En el
capitulo 9, “Una guia para familiares y amigos”, ofrecemos sugerencias para amigos y parientes preocupados,
analizando cémo pueden establecer una mejor relaciéon con la persona en crisis y qué pueden hacer por si
mismos. El capitulo 10, “; Quien puede ayudar y como?”, provee una guia para encontrar el apoyo de fuentes
tales como terapeutas comprensivos, profesionales de la salud, maestros y comunidades espirituales y grupos
de autoayuda. Esta seccion finaliza con “El regreso al hogar’, un examen de la vida después de una
emergencia espiritual, en el que se ofrecen recomendaciones para utilizar las recompensas que llegan junto
con el crecimiento interior y, asi, mejorar la propia vida. El epilogo, “El surgimiento de la espiritualidad y la crisis
mundial”’, estudia la relevancia que tienen las emergencias espirituales para la actual situacion mundial. La
gente que atraviesa un proceso de transformacién a menudo desarrolla una mayor tolerancia hacia los demas,
una mayor capacidad de sinergia, una conciencia ecoldgica y un enorme respeto por la vida. El aparente
aumento en el numero de emergencias espirituales en todo el mundo nos da la esperanza de que este
despertar interno, si es correctamente comprendido y apoyado, podra ayudar a aliviar los multiples problemas
que enfrenta la comunidad planetaria. De los tres apéndices, el primero centra su atencion en la historia y los
servicios que ofrece la Red de Emergencias Espirituales; el segundo esboza una visién de centros de atencién
para aquellos que se encuentran en una emergencia espiritual, y el tercero brinda comentarios especiales para
los profesionales de la salud mental. Este libro intenta presentar un cuadro equilibrado y comprensible de la
emergencia espiritual: algunas de las secciones ofrecen referencias practicas; otras, una comprension tedrica.
Quienes tienen problemas relacionados con un proceso de transformacion interior, asi como la gente que los
rodea, pueden encontrar de utilidad leer la seccién practica (tercera parte) primero. Los tipos de estados
mentales intensamente transformadores que se describen en este libro son mas dificiles y desafiantes que
aquellos que uno encuentra comunmente durante el proceso de crecimiento y transformacién. No siempre se
experimentara una emergencia espiritual de ruptura al participar en una practica espiritual o en otras formas de
exploracion interna profunda; de hecho, a la mayoria de la gente no le sucede de esta manera. Somos muy
conscientes de que para mucha gente este proceso es relativamente facil y suave. Sin embargo, es importante
centrarnos aqui en los aspectos criticos de la transformacién. Al examinar los acercamientos alternativos a los
estados asociados con la transformacion, no proponemos que éstos reemplacen las consideraciones médicas
0 psiquiatricas. Quisiéramos enfatizar que las verdaderas enfermedades mentales existen y requieren
tratamiento y atencion psiquiatrica. A pesar de que creemos firmemente que alguna de la gente catalogada
como psicoética esta en realidad atravesando los dificiles estadios de una apertura espiritual, de ninguna
manera queremos sugerir que todas las psicosis son en realidad crisis de transformacioén. El lector deberia
tener la precaucion de no tomar tal actitud generalizadora. Tanto en el capitulo 1 como en el apéndice para
profesionales, se analizan las formas de distinguir entre la emergencia espiritual y los estados que requieren un
tratamiento psiquiatrico o médico tradicional. Hay muchos profesionales de la comunidad psiquiatrica que
brindan un cuidado humano, amoroso y comprensivo a sus pacientes. Al hablar en general de los
acercamientos psiquiatricos tradicionales y de la necesidad de un cambio en esa area, no pretendernos de
ninguna manera rebajar a aquellas personas que trabajan en ese contexto y se han movilizado mas alla de las
limitaciones y expectativas de las rutinas convencionales para tratar a sus pacientes con mayor efectividad.
Una valiosa curacion personal puede y debe darse en hospitales y clinicas; sin embargo, con frecuencia esto
se debe a individuos excepcionales cuya presencia e in fluencia no se puede ignorar. Una de nuestras
esperanzas al escribir En busca del ser es alentar a esos profesionales creativos y ayudar a que sean cada vez
mas. Este libro ha sido un proyecto comun distinto de todos los demas que hemos compartido. No sdlo
disfrutamos enormemente el proceso de escribirlo, sino que también encontramos gran placer en la experiencia
de trabajar juntos explorando un area significativa de nuestras vidas a nivel personal y profesional. Somos dos
personas muy distintas, que pro vienen de dos medios muy diferentes. La escritura se dividié para permitir que
cada uno volcara sus puntos fuertes. Christina se concentrd en los capitulos descriptivos y practicos en la
primera y ultima parte, el capitulo sobre la adiccién y los apéndices sobre la Red de Emergencias Espirituales y

6



el centro de atencién; Stan se con centré en las ideas histéricas y antropoldgicas, los temas clinicos y las
consideraciones cientificas en el segmento medio, asi como también en el epilogo sobre la crisis mundial y el
apéndice para profesionales. Hemos tratado de escribir el libro al que nos hubiera gustado acceder cuando
nosotros estuvimos inmersos en una emergencia espiritual. Esperamos que este volumen confirme, informe e
inspire a quienes se ven afectados por el proceso de transformacion, y los ayude a convertir estas crisis en
oportunidades de curacion.

PROLOGOS

El invitado indeseado: La historia de Christina

El Invitado estd en tu interior, y en el mio; sabes que en el brote se esconde la semilla. Todos luchamos; nadie
ha ido lejos. Abandona tu arrogancia y mira en tu interior. El cielo azul se abre mas y méas. Se aleja la
sensacion de fracaso diario, el dafio que me he inflingido desaparece, un millén de soles se acerca con su luz,
cuando con firmeza me siento en ese mundo. Kabir, The Kabir Book. Mi propio viaje de transformacion fue lo
que en primera instancia me interesé e involucrd en el area de la emergencia espiritual. Durante muchos afios
mi despertar espiritual fue dramatico y desafiante: senti que habia venido a mi vida sin que yo lo invitase; al
desarrollarse este proceso mi vida cambid, y nos afecté profundamente a Stan y a mi. Viviendo a diario con las
complicaciones de mi aventura, ambos aprendimos muchas lecciones, que han sido de ayuda a otras personas
y que forman el nucleo del trabajo que derivd en este libio, asi como también en nuestro primer libro sobre el
tema: Spiritual Emergency: When Personal Transformation becomes a Crisis. Este es el caso de emergencia
espiritual que mejor conocemos. He descubierto que cuando cuento mi propia historia, mucha gente entra en
resonancia con ella y la encuentra util para saber que no esta sola; tal vez los detalles varien, pero la dinamica
general parece ser la misma para muchos de nosotros. Al leer, quizas algunos de los temas que describo le
sean familiares, ya sea por sus vivencias o las de un ser querido, pero tenga en cuenta que estoy describiendo
mi propia emergencia espiritual y que probablemente es mas vistosa y dramatica que la de la mayoria. Este no
es el camino de todos. A pesar de que mi travesia fue durante muchos afios turbulenta y cadtica, he salido de
las etapas mas arduas para entrar en la forma de existencia mas clara e integrada que jamas haya vivido.
Energias antes desgarradoras se han vuelto suaves y fluidas, y el caos de afios anteriores se ha transformado
en creatividad. Muchas cuestiones emocionales que me restringian se han ido, y gran parte de mis anteriores
miedos ha desaparecido. Como consecuencia de haber enfrentado los desafios, me siento mas feliz y en paz
que nunca. Pasé la mayor parte de mi nifiez en los suburbios de Honolulu. Aparentemente, yo era como
muchas chicas jovenes que crecieron durante los afos ‘40 y ‘50. Como otras de mi generaciéon, me
concentraba en ser “una nifia buena”, confiando en los valores tradicionales, haciendo lo que se esperaba de
mi y controldandome mucho a mi misma. Cuando no estaba en la escuela, pasaba el tiempo al aire libre
nadando, practicando surf y equitacion. A los diez afios supe de la existencia de una iglesia episcopal cercana
a nuestra casa y desarrollé una pasién por Jesus. Un par de afios mas tarde fui confirmada en ese credo. Me
encantaba la suave y resplandeciente celebracién del nacimiento en la Navidad; era un tiempo lleno de magia y
significado. Pero la fuerza de los acontecimientos de la Pascua era lo que mas me atraia. Para mi, Jesus no
era una figura histdrica que vivié hace dos mil afios, ya que su muerte y resurreccion eran experiencias vividas
en las que podia participar. El era real, estaba presente y a mi alcance aqui y ahora. Al ir creciendo, mi
conexion con la religion formalizada se desvanecio, y descubri la misma pasion que habia sentido por la Iglesia
al explorar el arte, la literatura y la mitologia. En la universidad estudié con el gran mitélogo Joseph Campbell, y
me fascinaba encontrar que los temas de muerte y renacimiento aparecian repetidamente en los mitos de
muchas culturas. A pesar de que estos estudios provocaban en mi una apertura mental, mi visién del mundo
era limitada y llena de temo res. Tenia miedo de varias cosas en mi vida, y la muerte me aterrorizaba. Creia
que solo venimos a este mundo una sola vez: que nacemos, hacemos todo lo que podemos antes de que la
muerte nos alcance, y luego morimos. JUNIO 1964. Unos dias después de graduarme en la universidad, me
casé con un profesor de la ensefianza media a quien habia conocido en Honolulu. Viviamos alli, donde yo daba
clases de pintura y creatividad literaria. Como siempre me encanto el ejercicio, hacia gimnasia y tomaba clases
de Hatha Yoga una vez por semana para estar en forma. Mi vision de la vida seguia siendo bastante tradicional
y creia que la infelicidad que mantenia bien oculta era simplemente parte de la vida. Sin embargo, bien
adentro, sen tia una afioranza interna de no sabia qué. Después de cuatro afios decidimos tener familia, y de
inmediato que dé embarazada de nuestro primer hijo. Durante los nueve meses de embarazo combiné las
elongaciones del Hatha Yoga con las técnicas que habia aprendido en las clases de preparto Lamaze. Me
encantaba estar embarazada, sentir que participaba de un milagro, y aguardaba con ansiedad el nacimiento de
nuestro hijo. 28 DE SEPTIEMBRE DE 1968. Acostada en la mesa de operaciones, miraba hacia arriba, a la
inmensa lampara de cirugia y a las caras amables y curiosas de doctores, asistentes, enfermeras y marido.
Después de solo unas pocas horas de trabajo de parto, mi hijo se abria paso al mundo con mi entusiasta
cooperacion. Mientras la gente a mi alrededor me impulsaba a pujar: “Bien... dale duro, recuerda la
respiracion...”, senti un corte abrupto dentro de mi, como si energias poderosas y extranas se soltaran de golpe
y empezaran a recorrer mi cuerpo. Comencé a temblar incontrolablemente. Enormes temblores eléctricos
atravesaban mi cuerpo desde los dedos de mis pies, subiendo por mis piernas hasta la coronilla. Mosaicos

7



brillantes de luz blanca explotaban en mi cabeza, y en vez de continuar con el jadeo de Lamaze, empecé con
un ritmo respiratorio extrafio e involuntario. Era como si acabara de ser tocada por una fuerza milagrosa pero
atemorizante: me sentia estimulada y aterrorizada a la vez. Las sacudidas, las visiones y la respiracién
espontanea no eran, por cierto, lo esperado de mis meses de preparaciéon. En cuanto mi hijo terminé de nacer,
me dieron dos inyecciones de morfina que detuvieron todo el proceso. Muy pronto, la maravilla desaparecio y
me senti avergonzada y temerosa. Era una mujer contenida y de buenos modales, con una gran autoridad
sobre mi vida, y ahora habia perdido completamente el control. Me rehice con rapidez. 2 DE NOVIEMBRE DE
1970. Dos afios después del nacimiento de Nathaniel, tuve una experiencia similar durante los ultimos
momentos del parto de mi hija Sarah. Ahora, estas energias tuvieron aun mas fuerza que la vez anterior, y me
dieron una poderosa inyeccidn de tranquilizantes que confirmé mi sensacién de que, fuera lo que fuera, lo que
me ocurria era sintoma de una enferme dad. Después hice lo imposible para reprimir y olvidar lo que
consideraba un suceso poco apropiado, humillante. Me encantaba ser madre, y pasaba casi todo mi tiempo
con mis hijos. Segui estudiando Hatha Yoga para mantenerme en forma, y me volvi bastante buena en
ejercicios tisicos complejos. Un dia, alguien en mi clase de yoga avanzado comentd con entusiasmo que
vendria a Honolulu un gurt de la India y que iba a organizarse un retiro de tres dias en el que habria canticos y
meditacién junto con charlas sobre espiritualidad. Mi matrimonio estaba desintegrandose a raiz de nuestras
diferencias e infelicidad, y yo queria estar un fin de semana lejos de casa; aunque no tenia demasiado intereés,
reservé un lugar para el retiro sin saber en lo que me estaba metiendo. JULIO 1974. El gurl era conocido como
Swami Muktananda, “Baba” para sus seguidores. Era originario del sur de la India; comenzé su fervorosa
busqueda espiritual a los quince afios, lo que lo llevé eventualmente hacia su maestro, Bhagawan Nityananda.
Luego de afios de practica intensa de la meditacién bajo la guia de su maestro, obtuvo la iluminacién. Se
convirtié en un reconocido maestro shaktipat: alguien capaz de despertar el impulso y energia espiritual de la
gente con una mirada, un gesto, una palabra que posibiliten el comienzo de un proceso de desarrollo espiritual.
Muktananda realizé muchos viajes a Occidente, donde inicié a miles de personas a través del shaktipat en su
tradicion de Siddha Yoga, dicté conferencias y escribidé extensamente sobre meditacion, yoga, la mente y otros
temas espirituales. La mejor manera de describir mi encuentro con Muktananda es decir que fue como cuando
uno se enamora profundamente o encuentra a su alma gemela. Mi contacto con él alteré por completo el curso
de mi vida. A pesar de que sabia poco de Mutkananda y su mundo, al segundo dia de retiro recibi el shaktipat
sin esperarlo en absoluto. Durante un periodo de meditacion, primero me mird, y luego) con cierta fuerza, con
mano me dio golpecitos en la frente. El impacto de este hecho aparentemente sin importancia destrabd todas
las experiencias, emociones y energias que yo habia estado reprimiendo desde el nacimiento de Sarah. De
pronto senti como si me hubieran enchufado a una toma de alto voltaje, y empecé a sacudirme
descontroladamente. Mi respiracion tomé un ritmo rapido que parecia acelerarse mas alla de mi control, y una
multitud de Visiones inundd mi conciencia. Lloré al sentir como nacia de nuevo; experimenté la muerte; me vi
sumergida en el dolor y el éxtasis, la fuerza y la suavidad, el amor y el miedo, lo alto y lo bajo. Estaba en Ila
montafia rusa de la experiencia, y ya no podia contenerlo. El genio es taba fuera de la botella. En los meses
siguientes mi vida cambid6: mi prolija y limitada visién del mundo se hizo pedazos, y empecé a descubrir nuevas
posibilidades en mi interior al continuar mis experiencias de meditacion. En coincidencia, todo lo que creia que
era o que tenia desaparecid, una cosa detras de la otra; me separé, y con esto se fueron mi status, mi dinero y
hasta mis tarjetas de crédito. Sentia como si mi vida hubiera sido puesta en camara rapida, que las cosas que
podrian haber ocurrido con el tiempo se aceleraban subitamente. Sentia una fuerza desconocida que me
impulsaba mas y mas a practicar la meditacién, y reconoci a Muktananda como mi maestro espiritual. Mi
interés en las nuevas cuestiones espirituales resulté en un desempefo cada vez menos eficiente en mi trabajo)
y al poco tiempo lo dejé. Muchos de mis amigos y familiares se alejaron, desconcertados por mis nuevos
intereses y entristecidos por el fracaso de mi matrimonio. Habia empezado a sufrir lo que llamé ataques de
ansiedad: inyecciones de una energia que me impulsaba y que a veces tornaba dificil mi concentracion en las
tareas de todos los dias. Me consumia una mezcla de panico, miedo y rabia y, sin embargo, al mismo tiempo
percibia una suave y profunda conexidon con una nueva espiritualidad, con una desconocida fuente en mi
interior, expansiva, gozosa y llena de paz. Ya no sabia quién era yo o addnde estaba yendo; mi identidad en el
mundo habia desaparecido, y mi vida ya no estaba bajo mi control. MAYO 1975. Todos estos hechos se
intensificaron a causa de un accidente automovilistico en el que me enfrenté con la muerte cara a cara otra
vez. En el momento de los hechos, entre el ruido de metal y vidrios rotos, mi vida entera pasé ante mi como
una pelicula. Estaba segura de que iba a morir. De pronto me parecié que pasaba a través de una cortina
opaca de muerte hacia una sensacion de profunda conexion con el universo. Me senti parte de una red
intrincada y unificada que era eterna y todo lo abarcaba, y supe que en ese lugar yo continuaria existiendo, en
alguna forma y para siempre: mi creencia de que todo terminaba con la muerte fue destruida por un
acontecimiento tan real que no podia ser negado. Luego de un periodo de profundo gozo por mis
descubrimientos, me vine abajo: las energias tisicas pulsantes y las fuertes emociones une quitaron estas
nuevas percepciones; los temblores eléctricos, la ansiedad y el miedo se convirtieron en parte de mi vida
cotidiana. Habia sido propulsada velozmente de mi realidad conocida, en donde estaba a salvo, hacia algo que
implicaba la muerte, el nacimiento, el renacimiento, la espiritualidad y muchos sentimientos y sensaciones
corporales nuevas. Estaba sola y asustada y, corno nunca habia escuchado hablar de que estas experiencias
les ocurrieran a otras personas, la Unica forma en la que podia comprender mi subita separacion de la
normalidad era asumir que me estaba volviendo loca. Me sentia loca, y empecé a imaginarme en un

8



manicomio estatal por el resto de mis dias. INVIERNO 1975. En junio concluyé nuestro proceso de divorcio, y
con tristeza y temor me aventuré en una vida solitaria, algo desconocido para mi. Decidi viajar a la costa este
de los EE.UU. para ver a algunos amigos y encontrar un nuevo rumbo. Fue alli que senti la inspiracion subita
de llamar a Joseph Campbell, quien continuaba siendo mi amigo desde los afios de estudio. Nos encontramos
en un pequeno restaurante italiano en Nueva York, donde le confesé toda mi confusion. Joseph escuché con
atencion y compasion vy, luego de pensar por un rato, me dijo: “Tengo un amigo en California, en un lugar
llamado Esalen. El sabe de estas cosas. Su nombre es Stan Grof. ;Por qué no vas a verlo?”. Segui el consejo
de mi guia, y en ese encuentro en Big Sur, en California, comenzd una relacion personal y profesional que
sigue hasta hoy. Luego de escuchar mi historia, Stan me dio su primer libro, que acababa de ser publicado:
Realms of The Human Unconscious, y me dijo: “Lea las secciones sobre el proceso de muerte y renacimiento y
las experiencias transpersonales, y vea si le encuentra algun sentido a ese material”. Me llevé el libro y lo lei.
Me senti azorada. Se basaba en los veinte afios de investigacion con el LSD que Stan habia realizado y
describia el modelo de mente humana que se desprendia de los informes detallados que él llevd de las
experiencias de distintas personas en mas de cuatro mil sesiones. Aunque yo sabia muy poco sobre droga y
por cierto no habia experimentado con LSD, las descripciones que leia coincidian exacta mente con muchas de
mis experiencias espontaneas de nacimiento, muerte, renacimiento y espiritualidad, asi como también con una
gran cantidad de emociones y sensaciones fisicas. Era una revelaciéon tener una guia que me ayudaba a
comprender lo que me habia estado ocurriendo. Tan importante como las percepciones de Stan eran sus
conclusiones. Sostenia que a pesar de que estas experiencias pueden ser a menudo dramaticas, arduas,
desorganizantes y atemorizantes, era importante permanecer en el proceso y atravesarlo. Ademas, si estas
experiencias estan correctamente apoyadas, enfrentadas e integradas, pueden ser transforma doras,
terapéuticas, curativas, e inclusive ayudan a evolucionar. Esto era justo lo que yo necesitaba escuchar. En un
momento en el que me sentia absoluta e irrevocablemente perdida, con temor de perder la razoén, mi actitud de
pronto cambié. Ya no estaba convencida de estar loca. Quizas esto en realidad era sélo un estadio dificil que,
en ultima instancia, me llevaria de ser una persona limitada, infeliz y solitaria a convertirme en un ser humano
realizado, creativo y sereno. OCTUBRE 1975. Stan y yo comenzamos a vivir juntos en California y, aunque me
sen tia feliz y entusiasmada por el brillo de una relaciéon nueva y nutriente, mi caos interior iba en aumento.
Estaba constantemente propulsada por las ahora conocidas energias; me atravesaban el cuerpo temblores
eléctricos intensos que causaban sacudones violentos y una respiracion muy rapida e involuntaria. Un
constante dolor fisico se volvié parte de la realidad de todos los dias, manifestandose como tensiéon en mis
piernas, el comienzo de mi espalda, los hombros y el cuello; vivia con terribles dolo res de cabeza,
especialmente detras de los ojos. Comencé a tener visiones espontaneas de todo tipo, y algunas provenian de
lo que parecian ser otros tiempos y lugares. Un nuevo fendmeno empezé a dominar mi realidad. Coincidencias
sorprendentes comenzaron a sucederse con regularidad en mi vida. Hablaba de alguien de mi pasado y esa
misma tarde recibia una carta importante o una llamada telefonica de esa persona; dibujaba lo que habia visto
en una vision vy, al dia siguiente, al hojear un libro, de pronto me encontraba con la misma imagen. Cuando
estos hechos poco usuales empezaron a ocurrirme, estaba fascinada. Luego comenzaron a aparecer
constantemente y su contenido me oprimia, ya que muchas de estas coincidencias tenian que ver con dificiles
problemas de familia, la muerte, la pérdida y la pena. Mi ex marido habia obtenido legalmente la custodia de
nuestros hijos, y el dolor de perderlos fue insoportable. Mi mundo con fiable de causas y efectos ya no estaba a
mi alcance; de nuevo me senti fuera de control mientras veia como otra cosa mas se iba de mi vida. 11 DE
MAYO DE 1976. Al despertar esa mafiana, me encontré con que ya no era capaz de continuar con la realidad
cotidiana, y me sumergi en cinco dias con sus noches de experiencias oscuras y atemorizantes. Mientras me
hundia impotente en mi inquietud interior, pensé con desesperacion: “Este es mi paso final. Lo he perdido todo
en la vida, y ahora estoy perdiendo la razén”. Por otro lado, Stan tenia un punto de vista totalmente distinto. A
raiz de su trabajo con el LSD, le resultaban familiares las dramaticas manifestaciones de un proceso de
transformacion personal, y reconocia lo que me sucedia como tal. Ocurria espontaneamente, sin un catalizador
quimico, y sin embargo el rango de experiencias era similar. Con su amable entusiasmo, Stan me dijo que
sentia que esto no era una psicosis irreversible, sino un paso muy importante en mi camino espiritual. Lo
llamamos una “emergencia espiritual”’. Me aseguro que estaba en un proceso de limpieza, que las emociones
viejas retenidas, las memorias y las experiencias que estaban causandome problemas iban a ser removidas.
Mas que una enfermedad, éste era un paso hacia la curacion y, a pesar de ser doloroso en ese momento, Stan
me asegurd que con el tiempo saldria con una nueva claridad, libertad y paz. Me sugiri6 que ésta era una
oportunidad Unica para mi desarrollo, y me insto a enfrentar lo que viniera. “Lo peor que puedes hacer es
resistir- te a lo que ocurre; eso solo lo volvera mas dificil, Lo mejor es meterse por completo en lo que surge,
experimentarlo intensamente y dejarlo atras.” Con la gran ayuda de Stan, al fin pude permitir que lo que
experimentaba y sentia fluyera a través mio sin obstruirlo. Era corno si hubieran subido el voltaje: sacudones
de energia arrasaban mi cuerpo y una multitud incontrolable de imagenes y secuencias sali6 a la superficie. Me
atacaban demonios horribles, y monstruos voraces y destructores me deshacian en pedazos. Tenia visiones de
ojos desconectados flotando como planetas maléficos en un ciclo negro, y atravesé secuencias de locura y
brujeria que parecian recuerdos de Otros tiempos. Para mi horror, me identifiqué con Cristo agonizante en la
cruz, asi como también con sus asesinos. Mori muchas muertes, a veces sintiendo que eran las mias, y otras
convirtiendome en gente que a través de la historia murié en la guerra, fue perseguida o torturada. Gritaba de
miedo y de dolor, rodaba por el piso en agonia. Y hubo mucho, mucho mas. Stan estuvo conmigo durante la

9



mayor parte del episodio, confortandome con suavidad y haciéndose cargo de mis necesidades cotidianas. Me
recordaba que a lo largo de la historia los seres humanos han creado rituales y maneras de meditar y orar,
canticos, danzas, ritmos y otras practicas disefiadas para provocar experiencias de este tipo. Decia que yo era
afortunada por tenerlas con tanta facilidad. Aunque jamas habia experimentado nada como lo que me estaba
pasando, sabia intuitivamente que Stan tenia razén: este paso, por mas aterrorizante y desconcertante que
pareciera, era un tiempo sagrado de expansion subita. De alguna forma, en medio de la confusion y el dolor,
percibi lo potencialmente positivo de la experiencia. Al cabo (le cinco (lias la realidad conocida empezé a
reaparecer, y fui emergiendo de lo que describiria luego como la noche oscura de mi alma; ya no estaba a
merced de las visiones y experiencias de los ultimos dias y comencé a interesarme débilmente en muis
actividades diarias: darme un bafio y revisar la heladera para encontrar algo para comer. El episodio no habia
terminado en absoluto) pero al menos era capaz de funcionar en cierta medida tal corno solia hacerlo. Durante
los meses siguientes, los temblores de energia y las tensiones fisicas extremas, los altibajos emocionales y las
secuencias de visiones se volvieron puntos en mi vida. Arreglarmelas para llevar una vida cotidiana “normal”
era dificil, ya que con frecuencia sentia como si me debatiera entre dos mundos: el mundo de la realidad
cotidiana y el mundo complejo, vivido y exigente de mi inconsciente. Sentia los beneficios de las percepciones
que habia aprehendido durante mi crisis. Acepté que era mas que un cuerpo fisico: también poseia un vasto
ser espiritual que habia estado alli todo el tiempo, esperando que lo descubriera. Al sentir que mi potencial no
tenia limites, reconoci que mi tarea en la vida era limpiar las restricciones personales que me impedian
alcanzar esas potencialidades. Sin embargo, aun me preocupaba enormemente la forma que estaba tomando
el proceso. Me di cuenta de que el modelo de Stan explicaba mucho sobre los aspectos de nacimiento, muerte
y espiritualidad, pero no describia la trayectoria general del proceso, la extrafia secuencia de sensaciones
fisicas, o las mismas visiones especificas que yo tenia. Eso me asustaba. ; Qué era este proceso que tomaba
cada aspecto de mi naturaleza fisica, emocional y espiritual, manifestdndose en patrones de energia extrafos,
que me recorrian las piernas, subian por mi espina dorsal hasta mi cabeza y continuaban desde la coronilla por
la parte delantera de mi cuerpo? ¢ Por qué la fuerte actividad interna que tomaba mi percepcioén cotidiana no
cejaba y aparecia en los momentos mas inconvenientes? EN ALGUN MOMENTO DE 1977. Justo cuando
estas preguntas me estaban llevando a la desesperaciéon, me topé con dos libros sobre el despertar de
Kundalini, una complicada via de transformacioén espiritual que ha sido muy bien documentada durante siglos
por los yoguis de la India. (Hemos incluido una descripcién del despertar Kundalini en el capitulo 4). Al leer los
libros, senti el alivio de reconocer y confirmar mis experiencias, ya que contenian muchas descripciones que
las reflejaban con exactitud. jEstaba feliz! De pronto tenia un mapa para seguir en mi viaje interior. Entonces
comenceé otra fase de mi odisea; habia tenido una sorprendente iniciacién, y ahora, que sabia lo que estaba
manejando, me dediqué a vivir este proceso. Comencé a descubrir que ciertas comidas y actividades me
ayudaban y que era mejor evitar otras. Traté también de retener en mi mente esta nueva percepcién de que
hasta los tiempos dificiles son oportunidades para el cambio, e intenté cooperar con las experiencias y la
energia cuando éstas hacian su aparicion. OTONO DE 1980. Luego de que comencé a comprender y a
trabajar con mi propio pro ceso de emergencia, empecé a contar mi historia en los talleres que realizabamos
Stan y yo, y a hablar con otras personas que habian tenido experiencias similares. Me sorprendié la cantidad
de gente que habia tenido un viaje como el mio, y cuantos aun estaban luchando, a menudo empantanados en
sus propias aventuras internas. Me empecé a dar cuenta de que muchas personas que estan genuinamente
embarcadas en una crisis de transformacion son incomprendidas, mal diagnosticadas y mal tratadas por gran
parte de la psiquiatria y la psicologia. Agradeciendo profunda mente haber escapado a esa suerte, senti que
deberia haber algun tipo de atenciéon y comprension alternativa para aquellos que la desearan. Con esta meta
en claro fundé la Red de Emergencias Espirituales, una red internacional de recursos e informacion que brinda
apoyo a quienes estan en una crisis y a quienes los rodean. Una descripcion mas detallada de la Red aparece
en el apéndice 1. AGOSTO DE 1989. Después de tres afios y medio, las mas dificiles y cadticas
manifestaciones de mi emergencia espiritual, que ocuparon mi vida diaria durante doce afios, cambiaron y se
retiraron. La ruta que me llevo a este punto fue compleja y dolorosa: empecé a consumir alcohol para aliviar las
manifestaciones dolorosas del proceso Kundalini y, con el tiempo, me converti en una alcohdlica. (Analizaré mi
alcoholismo y su influencia en mi proceso de transformacion en el capitulo 5.) Sin entrar aqui en detalles, diré
que he estado en recuperacion por un tiempo. Al escribir estas lineas, me encuentro en un estado de
ecuanimidad, serenidad y conexion distinto de cualquiera que haya experimentado antes. Esto no quiere decir
que mi vida es siempre facil y simple, sino que sus altibajos naturales ya no me sobrepasan. Aunque sé que mi
trabajo interno dista mucho de estar completo, siento una fluidez general en mi, y he desarrollado una enorme
confianza en la sabiduria del proceso espiritual. Después de una vida de ansiar un contacto con la fuerza que
percibo como Dios, encuentro que, con esfuerzo de mi parte, es posible establecer una conexion a diario. Hay
una nueva paz en mi persona, asi como una apreciacion de la belleza de la existencia.

Dios en el laboratorio: La historia de Stanislav

La mas bella emocion que podemos experimentar es la mistica. Es la fuente de todo arte y ciencia verdadera.
Aquel ajeno a esta emocion esta muerto. ALBERT EINSTEIN. Mi historia personal y profesional no es muy
usual, ya que fueron mi investigacion cientifica y las observaciones diarias en mi trabajo clinico y de laboratorio
las que socavaron la visidn ateista que tenia del mundo y atrajeron mi atencion hacia los dominios espirituales.

10



Mi caso no es el Unico, ya que otros cientificos han llegado a una comprensién mistica del universo y a una
espiritualidad césmica a través de su investigacion. Sin embargo, es mucho mas comun que se dé
exactamente lo opuesto: personas que en su nifiez han recibido una educacién religiosa muy estricta
encuentran insostenible una vision espiritual del mundo cuando tienen acceso a la informacion que la ciencia
occidental ha obtenido. Naci en Praga en 1931 y pasé mi nifiez en parte en esa ciudad y en parte en una
pequefa poblacidon checoslovaca. A edad temprana, ya mis intereses y actividades reflejaban una gran
curiosidad por la psique y la cultura humanas. Mi comienzo real en la psiquiatria y la psicologia se dio cuando
terminaba la escuela secundaria. Un muy buen amigo me recomendd las Conferencias introductorias al
Psicoandlisis, de Sigmund Freud. Leer este libro resultdé ser una de las experiencias mas profundas e
importantes de mi vida. Me impresionaron mucho la penetrante mente de Freud, su légica implacable y su
capacidad para aportar una comprension racional en areas tan oscuras como el simbolismo y el lenguaje de los
suefios, el funcionamiento de los sintomas neurdticos, la psicopatologia de la vida cotidiana y la psicologia del
arte. Como estaba a punto de graduarme, tenia que tomar algunas decisiones serias sobre mi futuro. A los
pocos dias de terminar el libro de Freud, decidi que estudiaria medicina, requisito necesario para convertirme
en psicoanalista. No recibi ningun tipo de educacién religiosa en mi nifiez. Mis padres habian decidido no
comprometernos ni a mi hermano menor ni a mi con ninguna Iglesia en especial; deseaban que hiciéramos
nuestra propia eleccion cuando tuviéramos la edad apropiada. Aunque las religiones vy la filosofia oriental me
interesaban intelectualmente, era basicamente ateo. Seis afios de estudios en la Universidad de Medicina
Charles de Praga re forzaron aun mas mi ateismo. Una orientacion materialista y un pensamiento mecanicista
eran caracteristicos de la educacidon médica occidental en cualquier lugar del mundo, y mas aun en Praga y
otros paises del Este europeo en ese momento, en el que el sistema educacional estaba dominado por la
ideologia marxista, particularmente hostil a cualquier aleja miento de la doctrina materialista pura. Todo
concepto que se remitiera al idealismo y al misticismo era cuidadosamente extirpado de los programas o
puesto en ridiculo. Estudié una amplia gama de disciplinas cientificas en estas circunstancias especiales, lo
que reforzé mi conviccidon de que cualquier tipo de creencia religiosa o espiritual era absurda e incompatible
con el pensamiento cientifico. También lei publicaciones de las corrientes principales de la psiquiatria que
sugerian que las experiencias espirituales y misticas en las vidas de los grandes profetas, santos y fundadores
de religiones eran, en realidad, manifestaciones de enfermedades que tenian nombres cientificos. A pesar de
que las causas de estas enfermedades mentales, o psicosis, habian eludido hasta el momento los denodados
esfuerzos de innumerables equipos de cientificos, la opinién general era que algun tipo de pro ceso patoldgico
tenia que ser la base de experiencias y conductas tan ex tremas. Parecia tan sélo cuestion de tiempo hasta
que la medicina pudiera explicar la naturaleza exacta de estos problemas y descubriera tratamientos eficaces.
Aunque tenia pocas razones para dudar de tantas autoridades académicas y eminencias cientificas, a menudo
me preguntaba por qué millones de personas habian sido tan profundamente influidas por experiencias
visionarias, si estas experiencias no eran mas que productos sin sentido de una patologia cerebral. Sin
embargo, esta duda no era tan fuerte como para hacer temblar mi confianza en la psicologia tradicional.
Durante mis estudios, me uni a un pequefio grupo de psicoanalisis en Praga, dirigido por tres analistas que
eran importantes miembros de la Asociacién Psicoanalitica Internacional. Esto era todo lo que quedaba del
movimiento freudiano después de la purgas nazis de la Segunda Guerra. Desarrollabamos seminarios con
regularidad en los que discutiamos distintos trabajos pilares de la literatura psicoanalitica, y seleccionabamos
historias clinicas. Luego realicé un analisis de preparacién con el anterior presidente de la Asociacion
Psicoanalitica Checoslovaca. También fui voluntario en el departamento psiquiatrico de la Universidad de
Medicina Charles en Praga para prestarme a la practica de la psiquiatria clinica. Al conocer mejor el
psicoandlisis comencé a experimentar profundas dudas. Los estudios que habia leido de Freud y sus
seguidores parecian ofrecer interpretaciones fascinantes y brillantes de los muchos aspectos de la vida de la
mente, pero la situacion era muy distinta en lo que se referia a la aplicacion préactica del analisis freudiano en el
trabajo clinico. Me di cuenta de que el psicoanalisis era muy excluyente, consumia una enorme cantidad de
tiempo y era poco eficaz. Para un sujeto elegible uno debia llenar ciertos requisitos segun un criterio especial, y
muchos pacientes psiquiatricos eran automaticamente excluidos como candidatos potenciales. Peor aun era el
factor tiempo: aquellos seleccionados como sujetos apropiados tenian que comprometerse a tres afios de
sesiones terapéuticas de 50 minutos, de tres a cinco veces por semana. El sacrificio de tiempo, energia y
dinero era inmenso en comparacion con los resultados. Me era dificil comprender por que un sistema
conceptual que parecia tener todas las respuestas tedricas no brindaba resultados mas espectaculares al ser
aplicado en problemas clinicos reales. Mi entrenamiento médico me habia ensefado que, si se comprendia
realmente el problema, uno era capaz de hacer algo espectacular al respecto. (En el caso de enfermedades
incurables, al menos teniamos una idea sobre por qué el problema se resistia a nuestros esfuerzos
terapéuticos, y sabiamos qué tendria que cambiar para volverlo tratable). Pero en el caso del psicoanalisis se
irte pedia que creyera que, a pesar de tener una comprension total de los problemas con los que trabajabamos,
podiamos hacer relativamente poco aunque trabajasemos durante un largisimo periodo de tiempo. Cuando me
debatia con estas cuestiones, el departamento en donde estaba trabajando recibié un paquete de regalo, de
los Laboratorios Farmacéuticos Sandoz de Basel, en Suiza. Al abrirlo, encontré una misteriosa combinacién de
letras y dos numeros: LSD-25. Era una muestra de una nueva sustancia experimental con notables
propiedades psicoactivas, descubierta por azar por el quimico a cargo de Sandoz, el Doctor Albert Hohman.
Luego de un trabajo psiquiatrico preliminar en Suiza, la compafiia estaba haciendo llegar muestras de esta

11



droga a investigadores de todo el mundo, pidiéndoles informacién sobre sus efectos y su potencial. Entre sus
posibles usos se contaban la exploracion de la naturaleza y causas de las psicosis, en particular de la
esquizofrenia, y la preparacion de psiquiatras y psicologos. Los primeros experimentos conducidos en Suiza
demostraron que dosis minusculas de esta sorprendente sustancia eran capaces de producir cambios
profundos en la conciencia de los que la ingerian por un periodo de entre seis y diez horas. Los investigadores
encontraron interesantes similitudes entre estos estados y la sintomatologia de las psicosis que se daban
naturalmente. Asi, pues, parecia que el estudio de estas ‘psicosis experimentales’ podia proveer de
interesantes conclusiones sobre las causas del grupo mas enigmatico de desdrdenes psiquiatricos. La
posibilidad de experimentar con un estado “psicético” reversible proveia de una oportunidad Unica a los
profesionales que trabajaban con pacientes psicoticos, para obtener un conocimiento intimo de su mundo
interno, comprenderlos mejor y, como resultado, tratarlos con una mayor eficacia. Me entusiasmé muchisimo
contar con la oportunidad de una preparacion tan unica y, en 1956, me converti en uno de los primeros sujetos
de experimentacion. Mi primera sesion con LSD fue un acontecimiento que ha tenido consecuencias que han
cambiado mi vida profundamente a nivel personal y profesional. Tuve un encuentro extraordinario: me enfrenté
con mi psiquis inconsciente. Instantaneamente perdi el interés en el psicoanalisis freudiano, ya que ese se dia
marco para mi el comienzo de un distanciamiento radical del pensamiento psiquiatrico tradicional. Tuve una
fantastica variedad de visiones muy vividas; algunas abstractas y geométricas, otras figurativas y llenas de
significado simbdlico. También senti una sorprendente gama de emociones con una intensidad que jamas
habia creido posible experimentar. No podia creer lo mucho que habia aprendido de mi psiquis en esas pocas
horas. Un aspecto de mi primera sesion merece ser mencionado, ya que sus implicancias iban mas alla de la
conclusién psicoldgica: mi preceptor en la facultad estaba muy interesado en estudiar la actividad eléctrica del
cerebro, y su tema favorito era la exploracion de la influencia de distintas frecuencias de luz intermitente en las
ondas cerebrales. Acordamos monitorear mis ondas cerebrales con un electroencefalograma, como parte del
experimento. Fui expuesto a una fuerte luz estroboscopica entre la tercera y cuarta hora de mi experiencia. En
el momento previsto, una asistente me llevé a una habitacién pequefia, colocé con cuidado electrodos sobre mi
cuero cabelludo y me pidié que me recostara y cerrara los ojos. Luego ubicé una enorme luz estroboscopica
sobre mi cabeza y la encendié6. En ese momento los efectos de la droga estaban culminando, y esto
sobredimension6é el impacto del estroboscopio: me golped una luz radiante comparable al epicentro de una
explosion atomica, o quizas la luz de un brillo sobrenatural que, de acuerdo con las escrituras orientales,
aparece ante nosotros en el momento de la muerte. Esta descarga me catapulté fuera de mi cuerpo. Dejé de
percibir a la asistente y al laboratorio, luego a la clinica psiquiatrica, después a Praga vy, finalmente, al planeta.
Mi conciencia se expandi6 a una velocidad inconcebible y alcanzé dimensiones césmicas. En la medida en que
la joven asistente fue cambian do la frecuencia del estroboscopio arriba y abajo en la escala, me hallé inmerso
en un drama césmico de proporciones inimaginables. Vivi el Big Bang, pasé por agujeros negros y blancos del
universo, me identifiqué con supernovas en explosion y fui testigo de muchos otros fendmenos extrafios que
parecian ser pulsares, quasares ‘y otros acontecimientos cosmicos. No cabia duda de que la experiencia que
estaba viendo era muy similar a las que conocia por la lectura de los mas importantes escritos misticos del
mundo. Aunque mi mente estaba muy afectada por la droga, yo era capaz de ver lo irénico y paradodjico de la
situacion. Lo Divino se manifest6 y me tomd, en un laboratorio moderno en el medio de un experimento
cientifico serio llevado a cabo en un pais comunista con una sustancia producida en un tubo de ensayo de un
quimico del siglo veinte. Sali de esta experiencia tocado hasta lo mas intimo e inmensamente impresionado por
su poder. En ese momento no creia, como lo hago ahora, que la posibilidad de vivir una experiencia mistica
constituye un derecho natural de todo ser humano; lo atribuia todo al efecto de la droga. Senti que el estudio de
los estados alterados de conciencia de la mente en general, y de aquellos inducidos por psicodélicos en
especial, era por mucho el area mas interesante de la psiquiatria, y decidi que se convertiria en mi
especializacion. Me di cuenta de que, en circunstancias adecuadas, las experiencias psicodélicas —mucho
mas que los suefios, que juegan un papel tan crucial en el psicoanalisis— son, en verdad, lo que Freud llamaba
“un regio camino hacia el inconsciente”. Este poderoso catalizador podia ayudar a subsanar el abismo entre el
gran poder de explicacion del psicoanalisis y su falta de eficacia como herramienta terapéutica. Senti con
fuerza que un analisis asistido por el LSD podria profundizar, intensificar y acelerar el proceso terapéutico y
producir resultados practicos que fueran paralelos a la ingenuidad de las especulaciones tedricas freudianas.
Unas semanas después de mi sesion, me uni a un grupo de investiga dores que comparaba el efecto de
diferentes sustancias psicodélicas con las psicosis que se daban naturalmente. Como estaba trabajando con su
jetos experimentales, no podia sacarme de la cabeza la idea de comenzar un proyecto en que las drogas
psicoactivas pudieran ser utilizadas como catalizadores para el psicoanalisis. Mi suefio se convirtié en realidad
cuando consegui un puesto en el recién fundado Instituto de Investigacion Psiquiatrica de Praga. Su director,
un hombre de mentalidad abierta, me designé investigador principal de un estudio clinico que exploraba el
potencial terapéutico del LSI) en la psicoterapia. Comencé un proyecto de investigacion utilizando dosis medias
en pacientes con distintos desérdenes psiquiatricos, en una serie de sesiones. Ocasionalmente, incluimos
profesionales de la salud mental, artistas, cientificos y fildsofos que tenian interés y una motivacién seria para
la experiencia, como por ejemplo obtener una comprension mas profunda de la psique humana, incrementar su
creatividad o ayudarlos a resolver sus problemas. La repeticion de estas sesiones se hizo famosa entre los
terapeutas europeos con el nombre de “tratamiento psicolitico” sus raices griegas sugieren el proceso de
disolucion de los conflictos y tensiones psicolégicas. Emprendi una fantastica aventura intelectual, filosdéfica y

12



espiritual que ya lleva mas de tres décadas. Durante este tiempo, mi visién del mundo se ha visto socavada y
destruida muchas veces por experiencias y observaciones diarias de caracter extraordinario. Una
transformacion realmente notable se ha dado gracias a mi estudio sistematico de las experiencias psicodélicas,
tanto mias como de otras personas bajo el inflexible influjo de evidencia incontrovertible mi comprension del
mundo ha ido cambiando gradualmente desde una posicién atea hasta una basicamente mistica. Lo que
presenti en el cataclismo de mi primera experiencia de conciencia césmica ha sido plenamente comprobado
gracias a un cuidadoso trabajo diario sobre los datos de mi investigacion. En mi acercamiento inicial a la
psicoterapia con LSD, estaba profundamente influido por el modelo freudiano de la psiquis, que se limita a la
historia postnatal y al inconsciente del individuo. Al poco tiempo de empezar a trabajar con las distintas
categorias de pacientes psiquiatricos en repetidas sesiones, se volvié claro que tal mareo conceptual era
penosa mente estrecho. Aunque podria ser apropiado para algunas formas de la psicoterapia verbal, era
claramente inadecuado para situaciones en las que la psiquis era activada por un catalizador profundo.
Siempre que usabamos dosis medias, muchas de las experiencias iniciales en una serie con tenian material
biografico de la infancia y nifiez del individuo, tal como lo describe Freud. No obstante, cuando las sesiones
continuaban, cada uno de los pacientes tarde o temprano pasaba a las regiones que yacen m alla de este
marco de trabajo. Lo mismo ocurria al aumentar las dosis, s6lo que con mayor rapidez. Una vez que las
sesiones llegaban a este punto, empezaba a ser testigo de experiencias que no se podian diferenciar de
aquellas descriptas en las antiguas tradiciones misticas y filosofias espirituales del Este. Algunas de ellas eran
poderosas secuencias de muerte y renacimiento psicoldgico; otras incluian la sensaciéon de unidad con la
humanidad, la naturaleza y el cosmos. Muchos pacientes también nos hablaron de visiones de deidades y
demonios de distintas culturas, y visitas a diferentes regiones mitolégicas. Entre estos sucesos sorprendentes
se contaban las dramaticas y muy vividas secuencias que subjetivamente se experimentaban como recuerdos
de vidas pasadas. Yo no estaba preparado para recibir tales fendmenos en sesiones psicoterapéuticas. Sabia
de su existencia por mis estudios de religiones comparadas, pero mi preparacién psiquiatrica me habia
ensefiado a considerarlas psicéticas no terapéuticas. Estaba azorado por su fuerza emocional, su autenticidad
y su poder de transformacion. Inicialmente, no me agradé este giro inesperado de un audacia terapéutica. La
intensidad de las manifestaciones emocionales vy fisioldégicas de estos estados era atemorizante, y muchos de
sus aspectos amenazaban con terminar con mi seguridad y confiable visién del mundo. Sin embargo al
aumentar mi experiencia y familiarizarme con estos extraordinarios fenédmenos, comprendi claramente que
constituian manifestaciones normales y naturales de los dominios mas profundos de la psique humana. Su
surgimiento desde el inconsciente seguia siempre al material biografico sobre la nifiez e infancia, lo que la
psicoterapia tradicional considera un objeto de estudio legitimo y deseable. Por esto, hubiera sido altamente
artificial y arbitrario ver a las memorias de la nifiez como normales y aceptables, pero atribuir las experiencias
que seguian a un proceso patolégico. Cuando la naturaleza y el contenido de estos recesos de la psique se
revelaban totalmente, sin duda representaban una fuente importante de sensaciones y sentimientos
problematicos. Ademas, cuando se dejaba que estas secuencias siguieran su curso, los resultados
terapéuticos trascendian cualquier otra cosa que yo hubiera visto. Sintomas dificiles que habian resistido
meses e incluso afos de tratamiento convencional, desaparecian luego de experiencias como las de muerte y
renacimiento psicoldgico, sentimientos de unidad césmica y secuencias que los pacientes describian como
recuerdos de vidas anteriores. Mis observaciones sobre los demas coincidian totalmente con las de mis propias
sesiones psicodélicas: muchos estados que las principales corrientes de la psiquiatria consideran extrafios e
incomprensibles son manifestaciones naturales del funcionamiento profundo de la psique humana. Su aparicion
en lo consciente, tradicionalmente considerada como sintoma de la enfermedad mental, puede ser en realidad
un esfuerzo radical del organismo para liberarse de los efectos de distintos traumas, simplificar su
funcionamiento y curarse a si mismo. Me di cuenta de que no podiamos dictaminar cémo debia ser la psique
humana para que asi cupiera en nuestra visibn del mundo y nuestras creencias cientificas. Mas bien lo
importante era, y es, entender y aceptar la verdadera naturaleza de la psique y descubrir como cooperar mejor
con ella. Intenté hacer una cartografia de los territorios de vivencias que se dieron por la accién catalizadora del
L.S.D. Durante varios afios, dediqué todo mi tiempo al trabajo con sustancias psicodélicas con pacientes de
variado diagndstico clinico, llevando registros detallados de mis propias observaciones y guardando sus
propias descripciones de sus sesiones. Creia que estaba creando nuevos mapas para la psique humana. Sin
embargo, cuando terminé un mapa de la conciencia que incluia los diferentes tipos y niveles de experiencia
que habia observado en mis sesiones psicodélicas, se me ocurrid que esto era nuevo solamente desde el
punto (le vista de la psiquiatria académica occidental. Vi con claridad que habia redescubierto lo que Aldous
Huxley llamé la “filosofia perenne”, una comprension del universo y de la existencia que ha surgido, con
pequefas divergencias, una y otra vez; en distintos paises y periodos histéricos disimiles. Mapas como éste
han existido en distintas culturas desde hace siglos e incluso milenios. Los diferentes sistemas de yoga, las
ensefianzas budistas, el Vajrayana tibetano, el Shaivismo de Kashmir, el tacismo, el sufismo, la cabala y el
misticismo cristiano son solo unos pocos ejemplos. El proceso que veia en otros ‘yo mismo experimentaba
también se parecia mucho a las iniciaciones chamanicas, a los ritos de pasaje de diferentes culturas y a los
antiguos misterios de muerte y renacimiento. Los cientificos occidentales han ridiculizado y rechazado estas
practicas complejas, creyendo que su acercamiento racional y cientifico coherente las ha reemplazado. Mis
observaciones me han convencido de que, disciplinas tan modernas como el psicoanalisis y el behaviorismo,
s6lo han raspado apenas la superficie de la psique humana y no tienen comparacion con la profundidad y el

13



alcance del conocimiento antiguo. En los primeros afios de mi investigacion me entusiasmé con estas nuevas
observaciones, y en repetidas ocasiones intenté comentarlas con mis colegas checoslovacos. Me di cuenta
rapidamente, de que si continuaba haciéndolo mi reputacion estaria perdida. Durante la primera dé cada de mi
trabajo de investigacion, gran parte fue hecha en soledad, y debia censurar cuidadosamente mis
conversaciones con otros profesionales. Sélo encontré un pufiado de amigos con los cuales podia hablar
abiertamente de mis descubrimientos. Esta situacion empezé a cambiar en 1967, cuando me otorgaron la beca
de una fundacion de New Haven para la investigacion psiquiatrica, en Connecticut, EE.UU. Esto me dio la
posibilidad de ir a los Estados Unidos y continuar con mi investigacion sobre sustancias psicodélicas en el
Centro de Investigaciones Psiquiatricas Maryland, en Balumore. Durante mis conferencias en varias ciudades
norteamericanas, me conecté con muchos colegas —investigadores de la conciencia, antropdélogos,
parapsicologos, tanatélogos y otros— cuyo trabajo los habia conducido a una perspectiva cientifica que se
parecia a la mia o se complementaba con ella. Un acontecimiento muy importante en esa época fue mi
encuentro y la amistad que entablé con Abraham Maslow y Anthony Sutich, los fundadores de la psicologia
humanista. Abe habia realizado una investigacidon exhaustiva de los estados misticos espontaneos, o
“experiencias cumbre”, y habia llegado a conclusiones muy similares a las mias. De nuestros encuentros
provino la idea de lanzar una nueva disciplina que combinara la ciencia y lo espiritual e incorporase la sabiduria
perenne concerniente a los distintos niveles y estados de conciencia. El nuevo movimiento, al que llamamos
“psicologia transpersonal”, atrajo a muchos seguidores entusiastas. Al aumentar su numero, senti por primera
vez una sensacion de identidad profesional y de pertenencia. Sin embargo, ain quedaba un problema: la
psicologia transpersonal, a pesar de ser coherente y cohesionada, parecia separada de la corriente cientifica
inevitablemente. Pasé otra década hasta que se tomé obvio que la ciencia tradicional estaba sufriendo una
revolucién conceptual sin precedentes y de una gran magnitud. Los grandes cambios que se introdujeron en la
vision cientifica del mundo merced a las teorias de la relatividad y del quantum de Einstein fueron seguidas de
revisiones igualmente profundas en muchas otras disciplinas. Se establecieron nuevas conexiones entre la
psicologia transpersonal y la cosmovision cientifica emergente, que ha venido a ser conocida como el “nuevo
paradigma”. En este momento, aun nos falta una sintesis satisfactoria de estos desarrollos que estan
reemplazando la vieja manera de pensar al mundo. No obstante, este impresionante mosaico de observaciones
y teorias nuevas que ya estan a nuestro alcance sugiere que en el futuro los viejos y nuevos descubrimientos
sobre la con ciencia y la psique humana se convertiran en parte integral de una vision del mundo mas amplia.
Tres décadas de estudios sistematicos y detallados de la mente humana a través de la observacion de los
estados alterados de conciencia en otros y en mi mismo, me han llevado a algunas conclusiones. Ahora creo
que la conciencia y la psique humana son mucho mas que productos accidentales de procesos fisioldégicos en
el cerebro: son reflejo de una inteligencia césmica que permea toda la creacion. No somos solamente
maquinas bioldgicas y animales altamente desarrollados) sino también campos de conciencia ilimitados que
trascienden el tiempo y el espacio. En este contexto, la espiritualidad es una dimension importante de la
existencia, y descubrir este hecho constituye algo deseable en la vida humana. Para algunos, este proceso
toma la forma de experiencias inusuales que pueden ser por momentos perturbadoras y dramaticas; éstas son
crisis de transformacion, para las que Christina y yo hemos creado el término “emergencia espiritual”. Christina
ha descrito su historia en el prélogo que acompana a este libro con una honestidad y tina apertura poco
usuales; los afios de su despertar espiritual fueron extremadamente duros para los dos. A pesar de que los
estados alterados de conciencia me eran familiares por mis propias experiencias y las de mi trabajo con otros,
participar en este proceso las veinticuatro horas del dia con una persona emocionalmente tan cercana a mi me
revelo facetas enteramente nuevas, que permanecen escondidas durante un trabajo con estados alterados de
conciencia en un contexto profesional. Mirando hacia atras, Christina valora mucho lo que ha atravesado,
aunque en ocasiones se sintié exigida hasta el limite. Puedo decir lo mismo por mi: este periodo
extremadamente dificil fue un momento de aprendizaje invaluable que sélo la vida real puede ofrecer. Mis
creencias se reforzaron aun mas al observar los efectos de la Respiracion Holotrépica, un poderoso método
que desarrollamos Christina y yo. Este método simple —combina la aceleracion de la respiracion, la musica y
el trabajo corporal— puede inducir, en un marco de trabajo seguro y de contencion, un enorme espectro de
experiencias curativas comparables con aquellas conocidas por episodios de transformaciéon espontaneos; sin
embargo, a diferencia de estos Ultimos, estas experiencias no se extienden mis alla de los periodos de
duracién de las sesiones holotrépicas. El concepto de emergencia espiritual y las directrices para manejar las
crisis de transformacion descritas en este libro son el resultado de catorce afios de un tormentoso viaje, tanto
personal como profesional, que hemos compartido. De ese viaje surgié la idea de Christina de fundar una Red
de Emergencias Espirituales, una fraternidad mundial que apoya a personas que, has en principios nuevos,
estan atravesando crisis de transformacion.

14



PRIMERA PARTE
EN BUSCA DEL SER

CAPITULO 1
¢QUE ES UNA EMERGENCIA ESPIRITUAL?

Y como todos aquellos que se desmayan por un exceso de placer y alegria, ella permanece como inconsciente
en los brazos divinos y el pecho divino. Ya no le importa nada excepto abandonarse a esta alegria, alimentada
por la leche divina... Esta embriaguez celestial en la que se deleita y se aterroriza a un tiempo... esta locura
santa...

SANTA TERESA DE AVILA,
pensamientos sobre el amor de Dios.

Aunque los valores espirituales han sido en general reemplazados por consideraciones materialistas o
sencillamente ignorados en la sociedad moderna, ahora se hace cada vez mas evidente que el deseo de
trascendencia y la necesidad de un desarrollo interno son aspectos béasicos y normales de la naturaleza
humana. Los estados misticos pueden ser profundamente curativos y tener un importante impacto positivo en
la vida de quien los experimenta. Es mas: muchos episodios dificiles en los estados alterados de conciencia
pueden considerarse crisis de transformacion y de apertura espiritual. Las experiencias tormentosas de este
tipo — emergencias espirituales, como las hemos llamado— han sido descritas en repetidas ocasiones en
textos sagrados de todas las épocas como momentos duros en el sendero mistico. Las emergencias
espirituales pueden definirse como etapas criticas y dificiles de atravesar en una profunda transformacion
psicolégica que abarca todo nuestro ser. Se dan como estados alterados de conciencia, e implican emociones
intensas, visiones y otros cambios sensoriales, pensamientos extrafios y diversas manifestaciones fisicas.
Estos episodios suelen estar relacionados con cuestiones espirituales; incluyen secuencias de muerte y
renacimiento psicoldgico, experiencias que parecen ser recuerdos de vidas pasadas, sentimientos de unidad
con el universo, encuentros con diversos seres mitolégicos y motivos similares.

¢ QUE DESENCADENA UNA EMERGENCIA ESPIRITUAL?

En la mayoria de los casos se puede identificar la situacién que disparo la crisis de transformacion: puede ser
un factor fisico primario, como una enfermedad, un accidente, una operacién, un cansancio fisico extremo o
una prolongada falta de suefio. Circunstancias como éstas son capaces de bajar la resistencia psicolégica al
debilitar al cuerpo, y, ademas, al funcionar como poderosos recordatorios de la muerte y la fragilidad de la vida
humana. El ejemplo mas dramatico en esta categoria es la emergencia espiritual que sigue a una experiencia
cercana a la muerte asociada a una grave crisis biologica, lo que permite acceder a experiencias
trascendentales muy profundas. En las mujeres, una crisis de transformaciéon puede ser desencadenada por la
combinacion del estrés fisico y emocional durante el parto. Ya que dar a luz es una situacién en la que existe el
peligro de perder la propia vida, hay un elemento de muerte en cada nacimiento; esta experiencia lleva asi a la
madre a las fronteras mismas de la existencia individual: su comienzo y su fin. Esta es también la zona
inrermedia entre lo personal y lo transpersonal. En algunas instancias, un aborto natural o provocado puede
jugar el mismo papel. A veces una transformacion psicoespiritual puede comenzar durante relaciones
amorosas intensas y emocionalmente desbordantes. El sexo también tiene una dimensién transpersonal
importante: por un lado, es un vehiculo para trascender la mortalidad biolégica porque es capaz de producir
una nueva vida; por el otro, nene una profunda conexién con la muerte. De hecho, los franceses llaman *
pequefa muerte” al orgasmo. Una unién sexual que se da en el contexto de un lazo emocional poderoso puede
convertirse en una profunda experiencia mistica: todas las fronteras individuales parecen disolverse y la pareja
se siente reconectada con su origen divino. Ademas de ser la unidn bioldgica de dos seres huma nos, una
situacién de este tipo puede ser experimentada como la unién de los principios femenino y masculino, y
alcanzar dimensiones divinas. La profunda relacion entre sexualidad y espiritualidad es conocida y cultivada en
las tradiciones espirituales tantricas. En otros casos, el comienzo de una emergencia espiritual puede
rastrearse hasta hallar una experiencia emocional muy fuerte, en especial una implique una gran pérdida, tal
vez el fin de una relacién amorosa importante, un divorcio, la muerte de un hijo, un padre u otro pariente
cercano. Con menor frecuencia, el acontecimiento desencadenante es un desastre financiero inesperado, una
serie de fracasos o la pérdida de un trabajo. En algunas personas la gota que rebalsa el vaso puede ser la
experiencia con una droga alteradora de la conciencia, o una sesién de psicoterapia intensa. Se conocen casos
en los que una crisis de transformacion comenzo6 en tus Sillon de dentista con la extraccion de una muela
utilizando oxido nitroso. La era de la experimentacion descontrolada con drogas psicodélicas catapulto a mucha
gente hacia la apertura espiritual, y a algunos de ellos hacia la emergencia espiritual. También hemos visto
casos en los que una droga recetada por razones de salud fue el factor desencadenan te. Una sesion de
hipnosis llevada a cabo con la intencion de aliviar un terrible dolor de cabeza puede inesperadamente producir
una experiencia de muerte y renacimiento, recuerdos de vidas pasadas y otros dominios espirituales de la

15



psique que resultaran dificiles de asimilar. Lo mismo ocurre con sesiones de psicoterapia experiencial que no
se resuelven exitosamente. La amplia variedad de aparentes desencadenantes de la emergencia espiritual
sugiere que lo mas importante es la predisposicion del individuo para la transformacién interna, mucho mas que
los estimulos externos. Pero si buscamos un comun denominador o un camino final en las situaciones
desencadenantes, encontraremos que todas estas situaciones conllevan un cambio radical en el equilibrio
entre los procesos conscientes e inconscientes. Algo ocurre que favorece el funcionamiento del inconsciente al
extremo de que éste supera las percepciones comunes. En ocasiones, las defensas del ego pueden verse
debilitadas por una agresién biolégica; en otros casos, un trauma psicolégico interfiere con los esfuerzos de la
persona, orientados hacia lo externo, redirigiéndola hacia su mundo interior. El catalizador mas importante de
una emergencia espiritual es un profundo compromiso con distintas practicas espirituales. De hecho, muchas
de estas han sido disefiadas para facilitar la experiencia mistica al aislar al buscador de las influencias externas
y orientarlo hacia su inundo interior. Es facil de imaginar el impulso espiritual que surge de las formas activas
de la adoracion religiosa, como bailar en trance, los giros sufies, la percusién de tambores, las salmodias o las
letanias. Pero las crisis de transformacion también pueden comenzar de manera menos dramatica como la
meditacién sentada o en movimiento, la contemplacion y la oracién devocional. En la medida en que disciplinas
espirituales tanto orientales como occidentales ganan popularidad, mas y mas gente parece experimentar crisis
de transformacion relacionadas directamente con sus practicas. Se han puesto en contacto con nosotros en
repetidas ocasiones personas cuyas experiencias ocurrieron durante la practica de la meditacion zen, la
meditaciéon budista vipassana, el Yoga Kundalini, los ejercicios sufies, la oracidn cristiana o la contemplacion
monastica.

¢(QUE ES EL SURGIMIENTO DE LA ESPIRITUALIDAD?

Para comprender el problema de la emergencia espiritual, uno debe verlo en el contexto mas amplio del
surgimiento de la espiritualidad, como la complicaciéon de un proceso de evolucion que lleva a una forma de
vida mas madura y realizada. Las ensefianzas misticas de todos los tiempos giran alrededor de la idea de que
la sola busqueda de bienes y meras materiales no expresa en absoluto el potencial del ser humano. De
acuerdo con este punto de vista, la humanidad es una parte integral de la energia creadora y la inteligencia del
cosmos, y es, de alguna forma, idéntica y conmensurable con él. El descubrimiento de la propia naturaleza
divina puede conducir a una forma de ser, tanto a escala individual como colectiva, incomparablemente
superior a lo que se considera normal. El filésofo neoplaténico Plotino lo sintetizé de esta manera: “La
humanidad esta a mitad de camino entre los dioses y las bestias”. Muchos sistemas espirituales han descrito
niveles y estados mentales mas altos que conducen a la realizaciéon de la propia naturaleza divina y a la
conciencia de Dios. Este espectro del ser es caracterizado por un aumento progresivo en la sutileza y el
refinamiento, un menor grado de densidad, una mayor percepcion abarcadora y una mayor participaciéon en la
inteligencia cosmica. El sistema mas conocido que refleja las posibilidades del desarrollo de la conciencia es la
idea india de los siete chakras, o centros de energia psiquica. Los chakras estan ubicados en diferentes niveles
del eje central del organismo humano, en el llamado cuerpo energético o “cuerpo sutil”. El grado de apertura u
obstruccion de los chakras de una persona determina la forma en la que vive el mundo y se relaciona con él.
Los tres chakras inferiores gobiernan las fuerzas que impulsan el comportamiento humano antes del despertar
espiritual —el instinto de supervivencia, la sexualidad, la agresion, la competitividad y el consumismo—. Los
chakras superiores representan el potencial de experimentar y llegar a niveles del ser cada vez mas imbuidos
de la conciencia césmica y la percepcion espiritual. En términos generales, el surgimiento de la espiritualidad
puede definirse como el paso de un individuo a una forma de ser mas expandida, lo que entrafia una mayor
salud emocional o psicosomatica, una mayor libertad en las elecciones personales, un sentido de profunda
conexion con las otras personas, la naturaleza y el cosmos. Una parte importante de es te desarrollo lo
constituye el aumento de la percepcion de la dimensidn espiritual de la propia vida y el esquema universal de
las cosas. Todos los seres humanos poseen la caracteristica innata de ser capaces de desarrollar su
espiritualidad. La capacidad de crecer espiritualmente es tan natural como la disposicién de nuestros cuerpos
hacia el crecimiento fisico, y el renacimiento espiritual es una parte tan normal de la vida humana como el
nacimiento biolégico. Como el nacimiento, durante siglos el surgimiento de la espiritualidad ha sido considerado
por muchas culturas como una parte intrinseca de la vida; y, asi como el nacimiento, también ha sido
patologizado en la sociedad moderna. Las experiencias que ocurren durante este proceso abarcan un amplio
espectro de profundidad e intensidad, yendo desde lo muy suave hasta lo desbordante y perturbador.

DEL SURGIMIENTO DE LA ESPIRITUALIDAD A LA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Los procesos del despertar espiritual son tan sutiles y graduales que suelen volverse casi imperceptibles.
Luego de un periodo de meses o afios, una persona mira hacia atréds y se da cuenta de que su comprensién
del mundo, sus valores, sus parametros éticos y estrategias de vida han cambiado profundamente. Tal vez el
cambio comience con la lectura de un libro que transmita un mensaje tan claro y convincente que sea imposible
de ignorar. Se deseara saber y conocer mas; luego, por coincidencia, su autor dara una conferencia en esa
ciudad. Asi, se conoceran otras personas que comparten ese entusiasmo, se descubriran otros libros y se
concurrira a mas conferencias y talleres. jHa comenzado el viaje espiritual! En otras ocasiones, la percepcion
de lo espiritual se introduce en la vida como una percepcion mas profunda, distinta de las situaciones de la vida
cotidiana. Tal vez, alguien entre en la catedral de Chartres con un tour y, subitamente, se sienta desbordado

16



por el coro y la musica del 6rgano, por el juego de la luz en los vitraux, por la grandeza de las arcadas goticas.
El recuerdo de ese gozo y la sensacion de estar conectado con algo mas grande que uno mismo permanece.
Transformaciones similares de la percepcion han ocurrido durante una travesia en un bote de goma a través de
la majestuosa belleza del Gran Cafdn del Colorado, o en cualquier otro ambiente natural impresionante. Para
muchos, la puerta a los dominios trascendentales se ha abierto a través del arte. Ninguna de estas personas
podra volver a considerarse a si mismo como un ser aislado. Han tenido experiencias vividas y convincentes
que los transportaron mas alla de las restricciones de su cuerpo fisico y de un concepto limitado de si mismos
hacia una conexion con algo externo a ellos. No obstante, cuando el surgimiento de la espiritualidad es muy
rapido y dramatico, este proceso natural puede devenir en una crisis y transformarse en una emergencia
espiritual. La gente en tales crisis se ve bombardeada por experiencias internas que desafian sus viejas
creencias y formas de vida, y su relacion con la realidad puede cambiar con mucha rapidez. De golpe se
sienten incomodos en un mundo antes conocido y es probable que hasta les resulte dificil enfrentar las
exigencias de la vida cotidiana. Tal vez tengan graves problemas para distinguir su mundo interior de visiones
del mundo exterior de la realidad cotidiana, asi como es también factible que experimenten potentes energias
que les recorren el cuerpo y les causan temblores incontrolables. Llenos de miedo y resistencia, lo mas
probable es que gasten mucho tiempo y emergia en tratar de controlar lo que sienten como un acontecimiento
interno arrollador. Quizas se sientan impulsados a hablar de sus experiencias y percepciones con cualquiera, y
parezcan estar desconectados de la realidad, partidos o con delirios mesianicos. Sin embargo, cuando se les
ofrece comprensién y guia, en general cooperan y estan agradecidos por tener a alguien con quien compartir
su travesia. El criterio basico para constatar cuando el surgimiento de la espiritualidad se ha convertido en una
emergencia espiritual esta resumido en la Tabla 1. Deberia destacarse que el surgimiento de la espiritualidad y
la emergencia espiritual representan un continuum no siempre facil de diferenciar. A lo largo de este libro,
utilizaremos el término emergencia espiritual por considerarlo conveniente y para simplificar, aunque en
ocasiones hablaremos de situaciones que, para ciertas personas y en condiciones especificas, responden
mejor ‘a la categoria del surgimiento de la espiritualidad.

EL POTENCIAL CURATIVO DE LAS EMERGENCIAS ESPIRITUALES

Aun los mas dramaticos y dificiles episodios de una emergencia espiritual son etapas naturales en el proceso
de la apertura espiritual; pueden ser benéficos si las circunstancias son favorables. La activacion de la psique
que caracteriza a tales crisis entrafia una limpieza total de viejos re cuerdos y fijaciones traumaticas. Este
proceso es, por su misma naturaleza, potencialmente curativo y transformador. Sin embargo, tanto es el
material psicoldgico que sale a la superficie desde los distintos niveles del inconsciente que interfiere con el
funcionamiento cotidiano de la persona que lo experimenta. Por lo tanto, no es la naturaleza ni el contenido de
estas experiencias sino su contexto lo que las hace parecer patolégicas. Estados similares no sélo serian
aceptables sino también deseables en psicoterapia experiencial con una guia experta, pero su larga duracion
—a diferencia de las sesiones terapéuticas, estas experiencias pueden durar dias o hasta semanas-— requiere
que se tomen medidas especiales. Teniendo presentes estas consideraciones, creamos el término “emergencia
espiritual”. Implica un juego de palabras: la palabra emergencia, sugiere una subita crisis, proviene del latin
emergere (surgir, elevarse, aparecer). Esta palabra indica asi una situacién precaria, pero también la
posibilidad de elevarse a un estado mas alto del ser. El pictograma chino para crisis representa perfectamente
esta idea: esta compuesto de dos signos primarios, uno de los cuales significa “peligro”, mientras que el Otro
significa “oportunidad”.

Reconocer la naturaleza dual de la emergencia espiritual —peligro y oportunidad— tiene importantes
consecuencias tedricas y practicas. Si se las comprende correctamente y se las trata como un estadio dificil en
un proceso natural de desarrollo, las emergencias espirituales pueden conducir a una curacién a nivel
emocional y psicosomatico, a cambios profundos y positivos de la personalidad y a la solucién de muchos de
los problemas de la vida. Antes de proseguir explorando la idea de la emergencia espiritual y lo que ésta
implica, es necesario aclarar algunos de los conceptos basicos que utilizaremos. Los principales temas a
aclarar son el rol del inconsciente en la psicoterapia, la espiritualidad y su relacién con la religién, y, sobre todo,
la naturaleza del conjunto de experiencias que la psicologia moderna llama “transpersonales”.

17



TABLA 1.

DIFERENCIAS ENTRE EL SURGIMIENTO DE LA ESPIRITUALIDAD Y LA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Surgimiento de la Espiritualidad

Las experiencias internas son fluidas, suaves,
faciles de integrar.

Introduccién gradual de ideas y percepciones
en la vida.

Experiencias con energias contenibles, de
facil manejo.

Se distinguen las experiencias internas de las
externas, asi como la transicién de unas a
otras.

Facilidad para incorporar estados alterados
de conciencia a la vida cotidiana.

Un cambio lento y gradual en la percepcion
del propio ser y del mundo.

Entusiasmo por las experiencias internas a
medida que surgen, deseo y capacidad de
cooperar con ellas.

Aceptacion del cambio.

Facilidad para abandonar el control.
Confianza en el proceso.

Las experiencias dificiles se ven como
oportunidades de cambio.

Las experiencias positivas se viven como
dones.

Emergencia Espiritual

Las experiencias internas son dinamicas,
desgarradoras y dificiles de integrar
filosoficamente.

Las nuevas percepciones resultan desafiantes
y amenazantes filoséficamente.
Temblores, sacudones, energias
dificultan la vida cotidiana.

Es dificil distinguir lo externo de lo interno, o
se superponen.

Las experiencias irrumpen y perturban la vida
cotidiana.

Un cambio abrupto en la percepciéon del
propio ser y del mundo.

Ambivalencia hacia las experiencias, pero
deseo y capacidad de cooperar con la ayuda
de un guia.

Resistencia al cambio.

Necesidad de controlarlo todo.

Disgusto o desconfianza en el proceso

Las experiencias dificiles son abrumadoras y
se las rechaza.

Las experiencias positivas no se aceptan, se
viven como dolorosas e inmerecidas.

que

Rara vez se necesita hablar de las | Necesidad intensa de hablar de las
experiencias. experiencias.
Se discrimina al hablar sobre el proceso | Se habla indiscriminadamente del proceso.

(cuando, cémo, con quien).

INCONSCIENTE, PSICOTERAPIA Y CURACION

La vida del ser humano entrafia muchos desafios bioldgicos y psicologicos, asi como también experiencias
traumaticas. Durante la infancia, a menudo se dan enfermedades, heridas, operaciones y una variedad de
agresiones emocionales. El mismo proceso de salir a este mundo en el nacimiento significa un gran trauma
fisico y psicolégico que dura muchas horas y hasta dias. Algunos de nosotros hemos sufrido graves crisis
durante nuestra gestacion: enfermedades o estrés emocional en la madre, distintas influencias toxicas, y aun el
peligro de un aborto natural o intencional. Se olvidan o reprimen muchos de estos recuerdos, pero no pierden
su importancia psicolégica; es mas, quedan grabados profundamente en nuestro interior y pueden ejercer una
influencia poderosa en nuestras vidas. Fue el fundador del psicoandlisis, el psiquiatra austriaco Sigmund Freud,
quien presentd por primera vez evidencia convincente de que nuestra psique no se limita a los procesos que
nosotros percibimos, sino que existen vastas regiones que permanecen detras del umbral de la con ciencia la
mayor parte del tiempo. Freud llamé a esta dimension de la psique “el inconsciente”. Des cubrié que los
recuerdos reprimidos y olvidados de la infancia y periodos posteriores a ésta pueden salir a la superficie en
pesadillas perturbadoras. También son una fuente importante de distintos desérdenes emocionales vy
psicosomaticos y pueden causar diversas formas de comportamiento irracional e interferir con el desarrollo
satisfactorio de nuestra vida. Durante el proceso terapéutico —al que Freud llamé psicoanalisis—, las
asociaciones libres del paciente y las interpretaciones brindadas por el psiquiatra ayudan a traer este material
inconsciente a la conciencia y a reducir su influencia perturbadora en la vida cotidiana. La contribucién de
Freud a la psicologia y a la psicoterapia fue revolucionaria y precursora. Sin embargo, su modelo teérico quedo
limitado a la biografia postnatal: él intentd basar la explicacion de todos los procesos psicologicos en la vida
después del nacimiento. De la misma manera, su técnica terapéutica de intercambio verbal era una
herramienta relativa mente débil para penetrar en el inconsciente, y un método lento que in sumia una gran
cantidad de tiempo para curar y transformar. Uno de los discipulos de Freud, el renegado psicoanalitico Otto
Rank, llevé a este modelo considerablemente mas lejos al atraer la atencién de los circulos profesionales sobre
la importancia psicoldgica del trauma del nacimiento. Las observaciones de Rank, que pasaron inadvertidas
durante muchos afios, han sido confirmadas plenamente en las ultimas tres décadas por parte de varias
psicoterapias experienciales. En los ultimos afos ha habido conferencias dedicadas a los problemas de la

18



psicologia pre y perinatal en especial, una disciplina que estudia la influencia que ejercen en la mente humana
las experiencias que ocurren antes y durante el parto. La investigacion del discipulo suizo de Freud, Carl
Gustav Jung, cosechd conclusiones tan asombrosas y revolucionarias que aun no han sido completamente
asimiladas y aceptadas en los circulos académicos. Jung llegd a la conclusion de que el inconsciente humano
contiene mas que lo derivado de la historia individual. Ademas del “inconsciente individual” freudiano, también
hay un “inconsciente colectivo”, que contiene los re cuerdos y la herencia cultural de toda la humanidad. De
acuerdo con Jung, los patrones universales y primordiales del inconsciente colectivo o “arquetipos” son de
naturaleza mitoldgica. Las experiencias que tienen que ver con esta dimensién arquetipica de la psique
imparten un sentido de lo sagrado o “numinoso”, en los términos de Jung. Cuando se permite que los
contenidos altamente cargados emocionalmente del inconsciente salgan a la superficie, se experimenten en
plenitud y se asimilen a lo consciente, pierden el poder de influir sobre nosotros en forma negativa. Este
proceso es la meta principal de las psicoterapias profundas. Algunas de las escuelas mas antiguas obtienen
este logro a través de un dialogo terapéutico; las innovaciones mas recientes incluyen acercamientos que
facilitan la experiencia fisica y emocional del material previamente inconsciente. Algo similar ocurre durante las
emergencias espirituales, pero en forma espontanea y a menudo por causas desconocidas. En ocasiones, la
cantidad de material inconsciente que emerge de los niveles mas profundos de la psique es tan grande que
una persona puede llegar a tener dificultad para manejarse eficazmente en su vida diaria. Sin en t a pesar de
sus manifestaciones draméaticas, este acontecimiento tormentoso es esencialmente un intento del organismo
de simplificar su funcionamiento, dejar de lado viejas fijaciones y programas negativos y curarse a si mismo.
Una persona que comprende esto y cuenta con un buen sistema de apoyo es capaz de cooperar con el
proceso y beneficiarse con el.

ESPIRITUALIDAD, RELIGION Y LA EXPERIENCIA DE LO DIVINO

Para evitar confusiones, nos gustaria describir lo que nosotros comprendemos por el término espiritualidad y en
qué sentido lo utilizaremos. La palabra espiritualidad deberia reservarse para situaciones que entrafian una
experiencia personal de ciertas dimensiones de la realidad que les dan a la propia vida y existencia en general
una cualidad numinosa. CG. Jung utilizaba el termino numinoso para describir una experiencia de lo sagrado,
lo santo o lo extraordinario. La espiritualidad es algo que caracteriza la relaciéon del individuo con el universo y
no requiere necesariamente de una estructura formal, un ritual colectivo o la mediaciéon de un sacerdote. En
contraste la religion es una forma de actividad grupal organizada que puede o un conducir a una verdadera
espiritualidad, de acuerdo con el grado en que provea un contexto propicio para el descubrimiento personal de
las dimensiones numinosas de la realidad. Mientras que en la cuna de todas las grandes religiones se hallan
las revelaciones visionarias de sus fundadores, profetas y santos, en muchas instancias las religiones han
perdido la conexion con este nucleo vital a través del tiempo. La palabra moderna para designar la experiencia
directa de las realidades espirituales es “transpersonal”, lo que significa que trasciende la forma usual de
percibir e interpretar al mundo desde la posicién de un individuo o cuerpo-ego separado de aquél. Existe una
disciplina enteramente nueva, la psicologia transpersonal, que se especializa en experiencias de este tipo y lo
que estas implican. Las conclusiones del estudio de los estados transpersonales de conciencia son de vital
importancia para el concepto de emergencia espiritual. Los estados que entrafian un encuentro personal con
las dimensiones numinosas de la existencia pueden dividirse en dos grandes categorias. En la primera
hallamos las experiencias de lo “Divino inmanente”, o percepciones de la inteligencia divina que se expresa a si
misma en el mundo de la realidad diaria. Toda la creacion —gente, animales, plantas y objetos inanimados- ---
aparece permeada por la misma esencia cosmica y luz divina. Una persona, en este estado, de pronto ve que
todo en el universo es una manifestacion y una expresion de la misma energia cosmica creadora, y que la
separacion y los limites son ilusorios. Las experiencias de la segunda categoria no representan una percepcion
diferente de lo ya conocido, sino que revelan una gama mas amplia de dimensiones de la realidad ocultas a la
percepcion humana e inaccesibles en un estado normal de conciencia. Nos referiremos a éstas como
experiencias de lo “Divino trascendente”. Un ejemplo tipico seria una vision de Dios como una fuente radiante
de luz que posee una belleza sobrenatural, o la sensacién de fusion e identificacion con Dios percibido de esta
manera. Las visiones de seres arquetipicos como deidades, demonios, héroes legendarios y guias espirituales
también pertenecen a esta categoria. Otras experiencias abarcan no sélo entidades individuales sobre
humanas sino reinos mitolégicos enteros, corno cielos, infiernos y purga tonos, o diversos paisajes y regiones
desconocidas. Lo que nos interesa en este punto son las consecuencias practicas de los encuentros
personales con las realidades espirituales. Para las personas que lo han vivido, la existencia de lo inmanente y
trascendente divino no es una cuestidon de creencias infundadas sino un hecho basado en una experiencia
directa, tal como nuestra actitud hacia la realidad material de nuestra vida cotidiana se basa en percepciones
sensoriales de primera mano. Por el contrario, una creencia es una opinion sobre la naturaleza de la realidad
basada en una forma especifica de educacién, adoctrinamiento o lecturas religiosas; carece de una
certificacion experimental. Tales estados transpersonales pueden ejercer una influencia benéfica de
transformacion en aquellos que los experimentan. Es probable que alivien diferentes desérdenes emocionales
y psicosomaticos, asi como también dificultades en las relaciones interpersonales. Asimismo, son capaces de
reducir las tendencias agresivas, mejorar la autoimagen, incrementar la tolerancia hacia los demas y elevar la
calidad de vida. Entre otros efectos posteriores positivos se halla una profunda sensaciéon de conexion con la
gente y la naturaleza. Estos cambios de actitud y comportamiento son consecuencias naturales de las

19



experiencias transpersonales; el individuo los acepta y abraza voluntariamente, sin ser forzado por mandatos,
preceptos, 6rdenes 0 amenazas de castigo externas. Una espiritualidad de este tipo, basada en una revelacion
directa personal, es muy usual en las ramas misticas de todas las grandes religiones y sus oérdenes
monasticas, que utilizan la meditacion, las letanias, la oracion y otras practicas para inducir estos estados
transpersonales de la mente. Hemos visto en repetidas ocasiones como las experiencias espontaneas durante
una emergencia espiritual tienen un potencial similar si se dan en un contexto de comprension y apoyo.

LAS EMERGENCIAS ESPIRITUALES Y LA PSIQUIATRIA OCCIDENTAL

Desde un punto de vista tradicional, tal vez parezca imposible que experiencias tan dramaticas y
desorganizantes como las que constituyen las formas mas extremas de la emergencia espiritual puedan ser
parte de un proceso natural y, mucho menos, de un proceso curativo que favorezca la evolucion. En el modelo
médico, las manifestaciones psicoldgicas y fisicas de tales estados son vistas como sintomas de un proceso de
enfermedad grave. Se las llama “psicosis”, lo que para el pensamiento psiquiatrico convencional implica
“enfermedades de etiologia desconocida”. La idea es que un proceso bioldgico, cuya naturaleza y su causa aun
no han sido descubiertas, es responsable no sélo de la aparicion de estas experiencias anormales, sino
también de su contenido. Que el contenido de estos estados transformadores de la conciencia suela ser
mistico es considerado como una mayor evidencia aun de que se esta ante una enfermedad. La vision del
mundo creada por la ciencia occidental que domina nuestra cultura es, en su forma mas rigida, incompatible
con cualquier nocién de espiritualidad. En un universo don de sdlo lo tangible, material y mensurable es real,
toda forma de fenédmeno religioso o mistico aparece como producto de la supersticion y sugiere la falta de
educacion, la irracionalidad, y una tendencia hacia el pensamiento magico primitivo. Cuando ocurren en
personas inteligentes y con educacion, se atribuyen a una inmadurez emocional y a conflictos infantiles con la
autoridad paterna que no han sido resueltos. Las experiencias personales de las realidades espirituales son
entonces interpretadas como psicoticas, como manifestaciones de una enfermedad mental. A pesar de que
existen muchas excepciones, la psiquiatria y la psicologia en general no distinguen entre misticismo y
psicopatologia. No hay un reconocimiento oficial de que las grandes tradiciones religiosas han estado
embarcadas durante siglos en un estudio sistematico de la con ciencia ni de que puedan aportar algo a nuestra
comprension de la psique y la naturaleza humana. De esta forma, los conceptos y las practicas que se
encuentran en el budismo, el hinduismo, el cristianismo, el Islam y otras tradiciones misticas, basadas en siglos
de una profunda exploracion y experimentacion psicologica, son indiscriminadamente ignorados y dejados de
lado, junto con diversas supersticiones y creencias ingenuas de las religiones populares. Esta actitud hacia la
espiritualidad en general, y hacia las emergencias espirituales en particular, tiene graves consecuencias
practicas: se considera a las personas que atraviesan crisis de transformacién como enfermas mentales y se
les da el tratamiento de rutina con medicacion inhibidora. Sin embargo, creer que se trata de una enfermedad
en el sentido médico no tiene fundamento, ya que hasta el momento no ha habido descubrimientos clinicos o
de laboratorio que lo confirmen. Aun si se descubrieran cambios biologicos relevantes, éstos solamente
explicarian por qué diversos elementos salen a la superficie en un momento dado desde el inconsciente, pero
no explicarian los contenidos en si mismos. Ademas, encontrar un factor desencadenante especifico de es tos
episodios no excluye necesariamente la posibilidad de que el proceso sea curativo. Por ejemplo: en el curso de
psicoterapias experienciales profundas y distintos rituales de curacién, el material del inconsciente emerge en
respuesta a disparadores conocidos, corno un aumento en el ritmo respiratorio, musica o sustancias
psicoactivas. Ademas, existen problemas con el diagnéstico clinico de las psicosis y sus diferentes formas.
Distintos médicos clinicos e investigadores disienten considerablemente sobre algunos de los aspectos
fundamentales, y las posiciones de distintas escuelas de psiquiatria se contradicen entre si. La clasificacion
oficial de los desdrdenes psiquiatricos también varia de acuerdo con el pais, y los antropdlogos han
demostrado la relatividad cultural de las que son consideradas formas de experiencia y comporta miento
normales y aceptables. Si nos acercamos a la emergencia espiritual con el espiritu del modelo médico, la
aparicion de los sintomas pareceria ser el comienzo de una enfermedad, y su intensidad indicaria la seriedad
de la situacién. De acuerdo con el acercamiento alternativo que aqui sugerimos, los problemas preceden a los
sintomas, pero existen en forma latente. La primera aparicion de los sintomas es el comienzo del proceso
curativo, y su intensidad indica la rapidez de la transformacion. Aun en el contexto del modelo médico, una
estrategia que se limite a suprimir los sintomas no seria considerada satisfactoria si una intervencion mas
especifica y eficaz fuera conocida y estuviera disponible. La importantisima funcién de la terapia consiste en
producir una situacion en la que no sea necesario que los sintomas aparezcan, no una situacion en la que los
sintomas no puedan aparecer. Nadie apreciaria a un mecanico que soluciona el problema de la luz roja de
advertencia que aparece en el tablero sacando el cable que se conecta con ella. Es asi que existen razones de
peso para reconocer la importancia de las emergencias espirituales y extirparlas del mareo de trabajo del
modelo médico. En personas que sufren una crisis de transformacién de este tipo, el uso insensible de
etiquetas patolégicas y de distintas medidas represivas, incluyendo el control indiscriminado de los sintomas
por medio de la medicacion, puede interferir con el potencial positivo del proceso. La consecuente dependencia
a largo plazo de los tranquilizantes (con sus conocidos efectos secundarios), la pérdida de la vitalidad y una
forma de vida sumisa presentan un penoso contraste con aquellas poco usuales situaciones en las que una
crisis de transformacion es apoyada y valorada permitiendo su natural finalizacién. Por esto es

20



extremadamente importante aclarar el concepto de emergencia espiritual y desarrollar acercamientos eficaces
y englobadores en su tratamiento, asi como sistemas de apoyo adecuados.

PSICOSIS VERSUS EMERGENCIA ESPIRITUAL

Una de las preguntas que se realizan con mayor frecuencia al hablar de emergencia espiritual es: ; Cémo hace
uno para distinguir entre una emergencia espiritual y una psicosis? Como hemos sefalado, el término psicosis
no esta definido con exactitud y objetividad en la psiquiatria contemporanea. Hasta que esto ocurra, sera
imposible brindar una delimitacion clara entre estas dos condiciones. En las presentes circunstancias, tiene
mucho mas sentido preguntar qué caracteristicas de un estado alterado de conciencia sugieren que se pueden
esperar mejores resultados con estrategias alternativas que con un tratamiento basado en el modelo médico. El
primer criterio importante es la ausencia de tina enfermedad detectable con las herramientas de diagnoéstico
existentes. Esto elimina aquellos estados en donde la causa primaria se encuentra en una infeccién, tina
intoxicacion, desérdenes metabolicos, tumores, perturbaciones circulatorias o enfermedades degenerativas.
Los cambios en la conciencia de las personas que entran en la categoria de emergencia espiritual son
cualitativamente diferentes de aquellos asociados a psicosis de origen organico, y pueden ser reconocidos con
facilidad cuando se cuenta con la suficiente experiencia (para mas informacién, ver la tabla 2 en la pagina).
Como el término emergencia espiritual lo sugiere, las caracteristicas adicionales de una crisis de
transformacion son la conciencia de la persona que se ve envuelta en ella de que el proceso esta relacionado
con cuestiones espirituales criticas de la vida, y su conocimiento del contenido transpersonal de las mismas.
Otra particularidad importante es la habilidad de diferenciar hasta un grado considerable entre las experiencias
internas y el mundo de la realidad consensuada. El uso sisteméatico del mecanismo de la proyeccion —rechazar
las experiencias internas como propias y atribuirlas a influencias provenientes de otras personas y
circunstancias externas— es un grave obstaculo para el tipo de acercamiento psicolégico aqui descrito. La
gente que sufre de estados paranoicos graves, alucinaciones acusticas hostiles (“voces”) y fantasias
persecutorias, recurrentemente cae en proyecciones de este tipo, de contenidos inconscientes, y actua bajo su
influencia. No se la puede alcanzar con las nuevas estrategias, aun cuando ciertos aspectos de sus
experiencias parecen pertenecer a la categoria de la emergencia espiritual. A menos que, gracias a un trabajo
terapéutico sistematico se cree una situaciéon en la que haya una percepcién adecuada de la naturaleza del
proceso y un suficiente grado de confianza, tal vez estas personas requieran medicacion supresiva. Las
diferencias importantes, tanto en la actitud hacia los procesos in ternos corno hacia el estilo experiencial,
pueden ilustrarse describiendo a dos pacientes hipotéticos que le cuentan sus problemas a un psiquiatra;
representan los polos opuestos de un continuum de posibilidades. El primero llega a la consulta y relata lo
siguiente: “En las tres ultimas semanas he estado viviendo toda clase de experiencias extrafas. Mi cuerpo esta
cargado con una energia increible que fluye continuamente por mi columna y se atasca en el coccix, entre los
omoplatos y en la base de mi craneo. A veces es muy doloroso. Me resulta dificil dormir y con frecuencia me
despierto en la mitad de la noche, transpirado y tremendamente ansioso. Me da la extrana sensacién de que
acabo de llegar de algun sino lejano pero no sé de dénde. ‘Tengo visiones de situaciones que parecen provenir
de otras culturas y otros siglos. No creo en la reencarnacion, pero a veces siento como si estuviera recordando
cosas de vidas anteriores, como si hubiera vivido antes. Otras veces, veo luces brillantes o imagenes de
deidades y demonios, y cosas corno de cuento de hadas. ¢ Ha escuchado algo asi alguna vez? ;Qué me esta
pasando? ;Me estoy volviendo loco?”. Esta persona esta desconcertada y contundida por una serie de
experiencias, pero tiene conciencia de que el proceso es interno, y muestra estar dispuesto a recibir ayuda y
consejo. Esto clasifica al proceso como una posible emergencia espiritual y sugiere una buena resolucion. El
segundo paciente llega con una actitud muy distinta, menos a pedir consejo que a presentar una historia clara,
a quejarse y a culpar a otros: ‘Mi vecino quiere matarme. Esta bombeando gases toxicos en mi s6tano a través
de un conducto que construy6 en secreto. Envenena mi comida y mis reservas de agua. No tengo privacidad;
puso muchisimos micréfonos en todas partes. Mi salud esta en peligro, mi vida esta amenazada. Todo esto es
parte de un complot pagado por la Mafia, estan ofreciendo abultadas sumas de dinero para librarse de mi. Soy
un estorbo para ellos porque mi alto nivel moral se interpone con sus planes”. Cualesquiera sean las causas de
esta condicion, un paciente en esta categoria no tiene la percepcion fundamental de que este estado de cosas
tiene que ver con su propia psique. Como resultado, no querra otra ayuda que la necesaria para luchar contra
sus supuestos perseguidores, como iniciar acciones legales o quitar todos los micréfonos de su casa. Es mas,
probablemente vea al terapeuta como un enemigo potencial mas que como una ayuda. Por estas tazones sera
un mal candidato para cualquier trabajo basado en los principios que se desarrollan en este libro.

21



CAPITULO 2
LA NOCHE OSCURA DEL ALMA

La sombra de la muerte y los dolores y tormentos del infierno se sienten intensisimamente, y esto proviene de
la sensacion de haber sido abandonado por Dios... una aprension terrible sobreviene (al alma) de que asi
estara por siempre... Se ve a si misma entre males opuestos, imperfecciones miserables, la sequedad y el

vacio de la comprension, y el abandono del espiritu en la oscuridad.
SAN JUAN DE LA CRUZ,
La noche oscura

Estas paginas describiran algunas de las areas mas comunes, cruciales y problematicas que emergen desde el
activo y complejo mundo interior de una persona que se halla inmersa en un proceso de transformacion,
tomando en cuenta nuestra propia experiencia y la informacién brindada por otras personas. Esperamos no
descorazonar al lector al tratar estas experiencias dificiles. La noche oscura del alma es sélo un aspecto del
viaje espiritual, y hay muchos otros que son mas agradables. Nuestro propésito al desarrollar primero este
tema es reflejar la secuencia comun de estados durante el proceso de transformacion. A pesar de que hay
muchas excepciones, la mayoria de la gente debe internarse en las zonas oscuras y atravesarlas antes de
llegar a un estado de liberacion, luz y serenidad. Para quienes toman este camino, los sentimientos positivos
parecen mucho mas intensos e importantes en comparacién con las dificultades que han vivido previamente.
Asi como un amanecer puede verse especialmente brillante y pleno de esperanza luego de una larga no che
de invierno, asi también la alegria sera mas poderosa luego del dolor. Teniendo esto en cuenta, surgen las
siguientes preguntas: ¢ Cuales son los oscuros territorios internos que una persona puede tener que atravesar?
¢,Como se sienten? ;Qué tipo de conflictos se puede esperar que surjan? Para alguien en una emergencia
espiritual, ya sea suave o mas dramatica, la tarea de vivir su dia o funcionar de una manera conocida puede
convertirse en un desafio. Las actividades normales y aparentemente simples que forman parte de la da
cotidiana quizas se vean de golpe como problematicas, o parezcan mas le lo que uno es capaz de soportar.
Con frecuencia, las personas en crisis viven experiencias internas tan llenas de emocion, poder visual y fuerza
energética que tienen dificultad para separar este vivido mundo interior de lo que ocurre en el mundo exterior
Puede que se sientan frustradas al encontrar que su nivel de atencion es dificil de mantener, y es también
posible que los cambios tan rapidos y frecuentes de su mente les causen panico. Incapaces de funcionar
normalmente, es probable que se sientan impotentes, ineficaces y culpables. Una mujer describié asi su
frustracion: “Sabia todas las cosas que habia que hacer en la casa, pero era como si hubiera una pared entre
las tareas que solia hacer sin esfuerzo y yo. Recuerdo una vez que sali al jardin para trabajar alli porque pensé
que una actividad simple seria de ayuda, pero, en vez, todo lo que podia sentir era: ‘Si me muevo muy rapido
voy a explotar’. Los proyectos artisticos creativos que antes me daban tanto placer ahora eran demasiado
dificiles como poder concentrarme en ellos. Hasta jugar con mis hijos me parecio dificil por un tiempo. Durante
ese periodo, lo Unico que podia hacer era cuidarme a mi misma”. Entre los componentes méas problematicos y
alarmantes con los que se enfrentan quienes viven una emergencia espiritual, se encuentran el miedo, la
soledad, las experiencias de locura y la preocupacién por la muerte. Aunque estos procesos son una parte
intrinseca y pivotal del proceso curativo, pueden volverse atemorizantes y abrumadores, en particular si no se
cuenta con un apoyo humano. Al abrirse las puertas del inconsciente, una amplia gama de emociones y
recuerdos reprimidos puede pasar a la percepcion consciente. Elementos de miedo, soledad, locura y muerte
apareceran a veces al mismo tiempo cuando uno enfrenta recuerdos especificos o experiencias de los
dominios personales o transpersonales. Puede que una persona reviva en enfermedades graves o accidentes
en los que corrio el riesgo de Perder la vida, asi como otros acontecimientos perturbadores de la infancia.
Asimismo, es posible que experimente otra vez e1 nacimiento bioldgico, con sus manifestaciones complejas,
cadticas y dinamicas. Muchos recuerdos nos hacen sentir miedo. Aquellas personas que provienen de familias
en las que se abuso de ellas tal vez se sientan subita mente aterrorizadas por la violencia de una madre
alcohdlica. Otras, quizas, revivan el miedo que sintieron cuando se cayeron de un arbol o sobrevivieron a una
tos convulsa. Es factible que una persona sienta subitamente una soledad que no guarda relacién con su
situacién actual; estas percepciones irracionales quizas se originen en un incidente en el que fue abandonada
por un padre o en la falta de conexién con la madre al nacer. Sentimientos similares pueden resultar por haber
sido dejado de lado por los comparieros en la escuela o a causa del dolor de la separacién en un divorcio.
Recordar un incidente en el cual se estuvo a punto de perder la vida puede provocar el miedo a la locura en
algunas personas. Quizas recuerden inesperadamente una parte de sus vidas como un accidente
automovilistico casi fatal, un accidente de nataciéon en el que casi se ahogaron o el abuso fisico o sexual
extremo. Al revivir ese acontecimiento, no es raro que estas personas se sientan impotentes y en peligro si
creen que estan perdiendo el contacto con la realidad. Estas vivencias también llevan a que las personas se
conecten con la experiencia de la muerte. Los recuerdos relacionados con la muerte sur gen de las
circunstancias que rodean al nacimiento. Uno siempre siente un contacto esencial con la muerte al revivir el
nacimiento, con su correspondiente sensacién de ahogo y de amenaza a la propia vida. Si durante el embarazo
una persona vivié la inminencia de un aborto, natural o provocado, es probable que haya atravesado una crisis
de supervivencia como feto y que ésta se reviva mas adelante. Puede que uno experimente miedo, soledad,

22



locura o muerte duran te secuencias transpersonales originadas en los dominios colectivos o universales. Las
regiones transpersonales contienen elementos de luz y de oscuridad por igual, y tanto lo “negativo” como lo
“positivo” son capaces de inspirar temor. Quizas uno enfrente un demonio mitoldgico monstruoso o reviva una
batalla de otra época, y sentir miedo en esos momentos es inevitable. Sin embargo, el hecho de que una
persona sienta miedo en las regiones luminosas y bellas es algo llamativo. Analizaremos en el capitulo 3 los
desafios de las regiones “positivas”. Una persona se sentira sola durante una identificacién convincente con un
soldado separado de alguien a quien ama a causa de la guerra, o con una madre africana que sufre la muerte
de su hijo por culpa de una hambruna. Una mujer sinti6 que realmente se volvia loca cuando en uno de
nuestros talleres, durante una sesion de trabajo vivencial profundo, se vio como una mujer en un manicomio
medieval. Después de una hora, cuando terminé la experiencia, volvié a su estado normal. El encuentro con la
muerte puede darse de muchas maneras en el nivel transpersonal. En lo que parece un recuerdo de una vida
anterior, tal vez se reviva el haber sido muerto como un soldado, un martir, 0 una madre en tiempos de guerra.
Quizas tamiibién se encuentre la muerte en el mundo de lo mitolégico, al identificarse con la figura de Cristo en
la cruz o con el desmembramiento de Osiris. Un individuo puede llegar a identificarse con la experiencia de la
muerte de todos los seres humanos, de todas las madres que murieron al dar a luz, de todos los hombres que
han muerto en batalla a través de la historia. Otros quizas se conviertan en el arquetipo de la muerte misma,
experimentandola como una fuerza universal en todo su poderio. El siguiente ejemplo, muy vivido, lo dio una
mujer cuya emergencia espiritual entrafid muchas experiencias realistas de la muerte. “A mi alrededor giraban
imagenes de muerte: lapidas, cruces, una calavera sonriente y huesos cruzados. Vi cientos de campos de
batallas sangrientos, campos de concentracién y salas de hospitales; habia escenas de muerte en todas
partes. Senti como si estuviera reviendo y participando en todas las muertes de la historia. Luego la
experiencia cambié y de gol pe senti que, quienquiera que yo fuese, era responsable de todo; me habia
convertido en la Muerte misma, la Parca; y era yo quien llamaba a la humanidad a morir.” Es facil confundir
equivocadamente las emociones y sensaciones evocadas con la situacion de la propia vida. Por ejemplo, un
hombre que esta reviviendo el riesgo de morir durante el nacimiento, tal vez desarrolle una gran preocupacién
por su salud o reaccione con desusada intensidad ante peliculas o programas de televisibn que muestren
muertes. Es pro bable que se sienta constantemente amenazado por peligros potenciales en su medio y hasta
tema por su seguridad fisica; sin saber por qué, sentira panico en lugares cerrados, como ascensores Yy
subterraneos atestados. Alguien asi puede llegar a desarrollar una tanatofobia, es decir, un miedo excesivo a la
muerte, por lo que teme obsesivamente sufrir un ata que al corazén o una hemiplejia. Cuando la experiencia
del nacimiento emerja completa al consciente con su amplia gama de emociones y sensaciones, la persona
llegara a ver que ésta es la fuente de sus temores, y éstos desapareceran.

ENFRENTARSE CON EL MIEDO

El miedo es una pieza natural en el mosaico del cambio. Algun tipo de miedo siempre acompafia a una
emergencia espiritual, ya sea solo la preocupacién por los sucesos de todos los dias o un terror enorme que
flota libremente sin estar atado a ninguno de los aspectos normales de la existencia. Es comun sentir algun
grado de ansiedad en una situacion asi: no sélo se desmorona el sistema conocido de creencias sino que,
ademas, se esta especialmente sensible. El cuerpo parece deshacerse con molestias fisicas desconocidas y
dolores perturbadores. Gran parte de los miedos parecen completamente ilégicos, como si poco tuvieran que
ver con la persona en cuestion. A veces, quien sufre una crisis puede manejar con relativa facilidad sus
diversos temores, pero en otras ocasiones el miedo se convierte en un panico totalmente incontrolable. En todo
ser humano existen diferentes tipos de miedo, desde lo obvio, como el terror a la muerte y al dafio fisico, hasta
lo sutil, que se sien te al pedirle a un extrafio que nos indique una calle. A pesar de sus temo res, la gente es
capaz de funcionar bien en la vida de todos los dias sin que éstos la desborden. Durante muchas emergencias
espirituales, sin embargo, los temores cotidianos se intensifican y concentran, y suelen volverse incontrolables.
Quizas se conviertan en una ansiedad que lo permea todo o se cristalicen en diferentes tipos de temor. El
miedo a lo desconocido, hasta cierto punto, es comin a muchos seres humanos. Cuando nuestras vidas toman
un rumbo incierto, a me nudo respondemos de forma automatica desarrollando una aprension y luego una
resistencia. Puede que algunos se lancen a lo desconocido sin problemas, con lo que parece ser un coraje
envidiable; pero la mayoria, si es que llega a explorar territorios desconocidos, lo hace en contra de su
voluntad, o con prudencia en el mejor de los casos. Para aquellos que estan en una emergencia espiritual, el
miedo a lo desconocido puede aumentar enormemente. Sus estados internos cambian a tal velocidad que
empiezan a temer qué es lo que vendra después. Estan siendo constantemente introducidos en reinos internos
insondables, nuevas percepciones y posibilidades inimaginables. Una mujer muy materialista tal vez viva una
experiencia extracorporal y se dé cuenta de que es mas que su identidad fisica. Un hombre que viva
subitamente una compleja secuencia visual y emocional que parezca Provenir de otro tiempo y lugar empezara
a pensar en la reencarnacion, una idea totalmente extrafia para él hasta ese momento. Es muy normal que
este tipo de acontecimientos abruptos resulten muy atemorizantes para quienes no estan preparados. Tales
personas no saben addonde terminaran, o cdmo se sentiran, y tantos cambios bruscos los llevan a temer por la
pérdida del control sobre su vida. Quizas hasta afioren su antigua y segura forma de ser, por su tranquilidad y
menor exigencia, aunque hayan sido infelices.

Miedo a perder el control
23



Un hombre ha trabajado muchos afos para llevar una vida familiar exitosa; tiene una idea muy clara de su
futuro y se siente a cargo de su existencia. Cuando su mujer desarrolla una enfermedad terminal, su vida torna
una direccion muy distinta de lo planeado. Su suefio se ha hecho pedazos, y el estrés emocional es capaz de
iniciar en él un proceso de transformacion. Con mucho dolor, se dara cuenta de que no tiene control sobre la
vida y la muerte, que esta sujeto a fuerzas que estan mas alla de su control. Muchas personas se pasan anos
creyendo que su mundo esta en orden y que tienen una completa autoridad sobre su vida. Algunos, al
descubrir que no estan enteramente a cargo de su trayectoria de vida, a veces sienten un enorme alivio; otros,
en cambio, se asustan mucho si estan muy identificados con estar a cargo de todo. Probablemente se
pregunten: “Si yo no tengo el control, squién lo tiene? Y ;Es él o ella digno de confianza? ;Puede
abandonarme a una fuerza desconocida y estar seguro de que se me cuidara?”. Al enfrentarse con el miedo a
perder el control, la mente y el ego se vuelven muy ingeniosos en sus esfuerzos por seguir a cargo de todo; la
gente en una situacion asi tiende a crear un complicado sistema de negacién, diciéndose que estd muy bien
como esta y que no necesita un cambio, o que los cambios que siente son ilusorios. Es factible que se
intelectualicen los estados de conciencia y se creen elaboradas teorias para explicados de alguna manera. O
quizas simplemente se traten de evitar. A veces la ansiedad misma se convierte en una defensa; quedarse
pensando en el propio miedo puede evitarnos crecer muy rapido. Otra forma de perder el control, que es
mucho menos gradual y mas dramatica, se da en una emergencia espiritual; por momentos se llega a perder
completamente el control sobre el propio comportamiento causa de episodios desbordantes. Tal vez se tengan
explosiones de rabia y de llanto, se sacuda uno violentamente o grite en una forma en que jamas lo hizo. Esta
liberacién emotiva no inhibida puede resultar inmensamente liberadora, pero antes provocar en uno un miedo
tremendo y una gran resistencia a la f de estos sentimientos. Después de este tipo de explosiones, es normal
sentir miedo o verglenza al darse cuenta de la fuerza de la exteriorizacion.

Otros miedos

Fu algunos casos de emergencia espiritual, las sensaciones fisicas o reacciones pueden ser interpretadas
como miedo. La gente se siente consumida por extrafias y superpotentes explosiones de energia, tales como
desea gas eléctricas pulsantes, temblores incontrolables o la sensacion de que una fuerza desconocida recorre
el organismo. Tal vez aumenten las pulsaciones y se eleve la temperatura corporal. Por qué ocurre esto?
Estas manifestaciones a menudo acompanan fisioldgicamente a los cambios de conciencia; también pueden
ser caracteristicas especificas de una cierta forma de emergencia espiritual como el despertar de Kundalini.

La gente no esta preparada y desconoce estos fendmenos se desesperara al ver como se convierten en parte
de su vida diaria. Como estan acostumbrados a cierta normalidad de sensaciones corporales, es usual que
sientan ansiedad cuando aparecen estas extrafas sensaciones nuevas; con frecuencia se las confunde con el
miedo en si. Una mujer, en medio de una intensa practica de meditacion, recuerda su reaccion: ‘Fui a mi
maestro espiritual y le conté sobre la extrafia sensacién de ansiedad que era ahora parte de mi vida. La sentia
especialmente que noche o cuando trataba de meditar: mi ritmo cardiaco se aceleraba, mi cuerpo temblaba y
transpiraba mucho. Cuando él me escuchd, se ri6 y tire dijo que ésa era obra de la Shakti Kundalini. Dijo:
‘Recuerda, cuando sientas esas cosas, no es el miedo el que te ataca. Es Dios que se mueve dentro de ti'. He
recordado esto muchas veces desde entonces, y siempre me ha ayudado mucho”. Pero uno puede sentir
también el miedo a la locura, a la muerte y al fin del mundo, lo que analizaremos mas adelante en este capitulo.

LA SOLEDAD

Mirabai, un poeta de la India, escribi6 en el siglo XV: Mis ojos estan llenos de lagrimas. ¢ Qué haré? ;Adonde
ir? ¢ Quién podra sofocar mi dolor? Mi cuerpo ha sido mordido. Por la serpiente de la “ausencia”, Y la vida se
me escapa. Con cada latido de mi corazén. La soledad es otro componente intrinseco de una emergencia
espiritual. Puede ir desde una vaga percepcion de la lejania de otras personas y del mundo, hasta un sumirse
profundamente en la alienacion existencial. Algunas de las sensaciones de aislamiento interno pueden
relacionarse con el hecho de que la gente que enfrenta estados inusuales de conciencia en una emergencia
espiritual no ha escuchado a nadie describir algo asi y lo siente distinto de las experiencias cotidianas de su
familia y sus amigos. No obstante, la soledad existencial parece tener poco que ver con las influencias
personales o externas. Muchas personas en un proceso de transformacién se sienten aisladas de los demas
por la naturaleza de las experiencias que tienen. Al volverse mas activo el mundo interior, es probable que uno
sienta la necesidad de retirarse temporariamente de las actividades cotidianas y sumirse en los intensos
sentimientos, pensamientos y procesos internos. Es factible que las relaciones con los demas pierdan
importancia y que la persona se sienta desconectada de la sensacion conocida de quién es. Cuando esto
ocurre, uno siente una envolvente sensacion de separacion de si mismo, de otra gente y del mundo que lo
rodea. Para quienes estan en este estado, hasta el calor humano familiar y la reafirmacién estan fuera de su
alcance. Un joven maestro relata la soledad que sinti6 durante una emergencia espiritual: “Solia acostarme
junto a mi mujer en la noche y sentirme completa e innegablemente solo. Ella me ayudo y reconfortdé mucho
durante mi crisis, pero durante este periodo, nada de lo que hiciera podia ayudarme; ni sus abrazos, ni el animo
que intentaba darme”. Hemos escuchado a muchas personas en una emergencia espiritual decir: “Nunca nadie
ha vivido algo asi. jSoy la unica persona que ha sentido esto!”. No s6lo sienten que su proceso es Unico, sino
que ademas estan convencidos de que nadie jamas ha sentido lo que ellos sienten. Quizas porque se sienten
tan especiales también creen que soélo el terapeuta o el maestro en quien confian es el Unico capaz de

24



comprenderlos y ayudarlos. La fuerza de sus emociones y sus percepciones desconocidas los llevan tan lejos
de su existencia previa que con facilidad dan por sentado que son anormales. Sienten que algo anda muy mal
en ellos y que nadie los comprendera. Si sus terapeutas también estan perplejos, su sensacién de intenso
aislamiento aumentara. Aun cuando la gente en esta etapa conozca los distintos mapas tedricos y los sistemas
espirituales que describen estados como éstos, encontraran que es muy distinto estudiar una situacion asi a
estar en medio de ella. Este es el caso de Sarah, una graduada en antropologia. Los apuntes de clase de
Sarah estaban repletos de descripciones de la vida chamanica y ritual de los indios de México central. Cuando
mas adelante encontré elementos chamanicos muy vividos y realistas en su propia emergencia espiritual, no
pudo establecer una conexién entre sus estudios y sus experiencias hasta un tiempo después. En clase, su
relacién con la materia habia sido estrictamente intelectual; daba por sentado que el comportamiento y las
percepciones de los aborigenes no tenian ninguna relevancia para ella. Sus transformaciones fueron tan
subitas y abarcado- ras que no fue capaz de distinguir ese material de su acercamiento exclusivamente
académico. Durante una crisis existencial, uno se siente desconectado de su ser mas intimo, del Poder
Superior o de Dios, lo que sea de lo que uno de penda para proveerlo de fuerza e inspiracion mas alla de los
recursos personales. El resultado es un tipo de soledad devastador, una alienacion completa y total que
permea todo el ser. Esto fue expresado por una mujer después de pasar por una emergencia espiritual: “Me
envolvia una constante y enorme soledad. Sentia como si cada una de mis células estuviera en un estado de
extrema soledad. Sofiaba siempre con estar de pie en un acantilado ventoso, mirando el cielo oscuro, ansiando
conectarme con Dios; lo Unico que encontraba era mas oscuridad. Era mas que el abandono humano, era el
abandono total”’. Esta profunda sensacién de aislamiento es la que refleja la oraciéon de solada de Jesus en la
cruz: “Dios mio, Dios mio. ¢Por qué me has abandonado?”. La gente que se halla perdida en esta etapa suele
citar el ejemplo de la hora méas oscura de Cristo en un intento de explicar hasta donde llega este monumental
sentimiento. No pueden encontrar ninguna conexién con lo Divino; por el contrario, soportan una constante y
dolo rosa sensacién de abandono divino. Aun cuando uno esté rodeado de amor y de apoyo, puede sentir una
profunda y amarga soledad. Cuando una persona desciende al abismo de la alienacién existencial, ninguna
medida de calor humano podra cambiar lo que siente. Los que enfrentan esta crisis existencial no sélo se
sienten aislados, si no también insignificantes, como motas de polvo inutiles en la vastedad del cosmos. El
universo mismo parece absurdo y sin sentido, y cualquier actividad humana resulta trivial. Es E que tales
personas vean a la humanidad sumergida en una existencia como la de las ratas, sin ningun propésito util.
Desde este punto de vista, son incapaces de ver algun tipo de orden césmico o de tener contacto con una
fuerza espiritual. Es pro bable que se depriman mucho, se desesperen y hasta alimenten la idea del suicidio.
Con frecuencia perciben que ni el suicidio es una solucién, y parece no haber ninguna salida para su tristeza.

COMPORTAMIENTOS QUE AISLAN

Tal vez una persona, en medio de una emergencia espiritual, parezca ser “diferente” por un tiempo. En una
cultura de normas establecidas y expectativas rigidas, quien comienza a cambiar interiormente parecera fuera
de lugar. Quizas aparezca un dia en el trabajo o a la hora de la cena con ganas de hablar sobre sus nuevas
ideas y percepciones: lo que siente hacia la muerte, preguntas sobre su nacimiento, recuerdos familiares
olvidados hace tiempo, perspectivas insdlitas sobre los problemas del mundo o la naturaleza basica del
universo. El planteo intenso de conceptos extrafios puede provocar que colegas y familiares se alejen y que la
sensacion ya presente de soledad de la persona en crisis se magnifique. Los valores e intereses cambian, y es
muy probable que uno ya no tenga ganas de participar en ciertas actividades. Una noche de borrachera con los
amigos ya no resultard tan atractiva; quizds sea hasta repugnante. Quienes viven una situacién de este tipo se
sienten muy distintos por la naturaleza de las experiencias que atraviesan. Tal vez sientan que estan creciendo
y cambiando mientras que el resto del mundo sigue igual, y que nadie puede seguirlos. Quizas los atraigan
actividades que la gente mas cercana no comprenda ni apoye. Su subito interés en la oracidn, los canticos, la
meditacion o algun sistema esotérico como la astrologia o la alquimia puede parecerle “raro” a su familia y a
sus amigos, y aumentara su necesidad de alejarse. Si una persona en este estadio es clasificada como
paciente psiquiatrica, los diagndsticos y tratamientos que reciba incrementaran su sensacién de aislamiento. Se
reforzara su sensacion de estar apartada cada vez que le llegue el mensaje, verbal o no verbal, de que: “Esta
enferma. Es diferente”. No es raro que la gente en un proceso de transformacion cambie su apariencia. Quizas
se corte o deje crecer el cabello, o la ropa que refleja una salida de la norma resulte mas atractiva. Un ejemplo
lo constituye la cultura psicodélica de los afos ‘60 y ‘70, cuando muchas personas percibieron una realidad
espiritual y, en vez de expresarse de una forma aceptada por la sociedad, sintieron el impulso de formar una
“contra’- cultura, caracterizada por ropa, joyas, peinados llamativos y hasta autos pinta dos de colores fuertes.
Otros ejemplos pueden hallarse en diferentes grupos espirituales. Es l6gico que aquellos que se inician en el
budismo Zen se afeiten la cabeza y lleven una vida de simplicidad externa. Los seguidores del gurd Rajneesh
no solo usaban ropas de determinados colores sino que llevaban un mala, o rosario, con una imagen del
maestro, y cambiaban sus nombres ad nombres hindies. Como parte del judaismo ortodoxo, los hombres
suelen usar yarmulkes y barba y siguen una estricta vida religiosa en su hogar. Una comunidad espiritual
abierta tolerara e incluso impulsara este tipo de comportamiento. Sin embargo, quien decide subita mente
adoptar expresiones tan obvias sin contar con apoyo externo se sentira aun mas aislado. Sin embargo, para
mucha gente la transformacion espiritual se da sin estas exteriorizaciones alienantes. En otros casos, pueden
ocurrir cambios de conducta mas obvios. Para algunos estas nuevas formas de comportar se son estadios

25



transitorios en su desarrollo espiritual, mientras que para otros se convierten en un aspecto permanente de su
nuevo estilo de vida.

EXPERIMENTAR LA LOCURA

Durante una emergencia espiritual, a menudo la mente légica se ve sobrepasada por el colorido y rico mundo
de la intuicion, la inspiracion la imaginacion. La razon se vuelve restrictiva, y la verdadera percepcion lo lleva a
uno mas alld del intelecto. Para algunas personas, esta excursion a las regiones de lo visionario sera
espontanea y creativa, aunque es mas frecuente que, por implicar estados de conciencia que no se consideran
normales, mucha gente de por sentado que se esta volviendo loca. Cuando ocurre, la disolucion de la
racionalidad como parte del desarrollo espiritual en muchas ocasiones trae aparejada la muerte de viejas
restricciones y prejuicios mentales, lo que a veces es inevitable para que una nueva y expandida comprension
y una mayor inspiracion puedan abrirse paso. Lo que en realidad desaparece no es nuestra capacidad de
razonar, aunque asi parezca por un tiempo, sino las limitaciones cognitivas que a uno lo mantienen constrefido
y sin posibilidad de cambio. Mientras esto ocurre a veces el pensamiento lineal se hace imposible, y la persona
siente una agitacion mental al ser bombardeada su conciencia por el material inconsciente que ha sido
desbloqueado. Aparecen emociones extrafias y perturbadoras, y la racionalidad familiar de antes es incapaz de
explicarlas. Este puede ser un momento muy atemorizante del desarrollo espiritual. No obstante, si una
persona esta realmente compro metida en un proceso de apertura espiritual, es solamente transitorio y sera un
paso muy importante en la transformacion. En The Chasm of Fire, Irma Tweedy relata sus experiencias con la
lo cura: Semi-inconsciente, de pronto me di cuenta de que en la oscuridad de la habitacion habia como una
niebla gris oscura girando a mi alrededor... pronto pude distinguir las cosas y seres mas horripilantes; burlonas
y obscenas criaturas elementales mantenian relaciones sexuales como animales en orgias salvajes. Estaba
segura de que me estaba volviendo loca. Fui presa del terror; alucinaciones, locura; no habia esperanza para
mi. La locura. Era el fin..., las criaturas estaban mas cerca, alrededor de mi cama... jTodos esos males debian
haber estado dentro mio! jDios misericordioso se apiade de mi! No hay otra salida para mi que un manicomio
hindu, una celda acolchada. A veces ocurre que un patron de coincidencias extrafias parece gobernar el
funcionamiento del mundo, reemplazando el orden conocido y predecible que en apariencia siempre es mas
manejable. Por momentos, la gente experimenta un caos interno total; su forma légica de estructurar la realidad
se viene abajo, y les queda una falta de continuidad confusa y desorganizada. Al estar por completo a merced
de su dinamico mundo interior, lleno de emociones atenazantes de vivido dramatismo, no pueden funcionar de
forma objetiva y racional. ‘lal vez sientan que es la destruccion de su ultimo vestigio de salud mental y teman
pensando que se dirigen hacia la locura total e irreversible. Esta experiencia de locura es recordada por una
mujer luego de su emergencia espiritual: “Sentia como si mi mente estuviera siendo destrozada en miles de
pedazos. No era capaz de continuar con pensamientos tal como los conocia; sélo eran fragmentos. Mi marido
intentaba hablar me pero yo no podia absorber sus palabras. Nada tenia sentido. Todo es taba patas arriba,
confuso. Me veia ya como una paciente crénica en la sala trasera de algin hospital estatal por el resto de mis
dias. Estaba con vencida de que asi estaria para siempre”. Algunas tradiciones espirituales ofrecen una vision
alternativa de este tipo de “locura”. La “locura santa” o “locura divina” es conocida y aceptada por varias
tradiciones espirituales y se la diferencia de la locura comun; se la considera una forma de intoxicacién por lo
Divino que trae aparejadas habilidades extraordinarias y ensefianzas espirituales. En tradiciones como el
sufismo y las culturas originarias de Norteamérica, las figuras sagradas de bufones o tontos encarnan este
estado. Visionarios reverenciados, misticos y profetas a menudo son descritos Lomo inspirados por la locura.
El filésofo griego Platon describe la locura divina como un don de los dioses: Las mas grandes bendiciones
vienen por medio de la locura, en ver dad una locura enviada por el ciclo. Fue cuando estaban dementes que
las profetizas de Delfos y las sacerdotisas de Dodona lograron tanto de lo cual los estados y las personas de
Grecia estan agradecidos; cuando cuerdas, hacian poco o nada... la locura (es) un don divino, cuando es
dispensado por los dioses. En la cultura Okinawa tal estado era conocido corno kamidari. Es un periodo en el
cual el espiritu de la persona sufre, una época de prueba durante la cual no puede funcionar racionalmente. La
comunidad apoya a tales individuos, reconociendo que el estado de desvario es un signo de que esa persona
esta cerca de Dios. Con posterioridad, tal persona es considerada alguien con una misién divina, quizas la de
curar o ensefiar.

ENFRENTAR LA MUERTE SIMBOLICA

Enfrentarse con la cuestién de la muerte es una parte pivotal del proceso de transformacién y un componente
que integra la mayoria de las emergencias espirituales. Suele formar parte de un poderoso ciclo de muerte y
renacimiento en el que lo que en realidad muere es la vieja forma de ser que inhibe el crecimiento de la
persona. Desde este punto de vista, todos morirnos de alguna manera muchas veces en el transcurso de una
vida. En muchas tradiciones, la nocién de “muerte antes de la muerte” es esencial para avanzar
espiritualmente. Llegar a un acuerdo con la muerte como parte de la continuidad de la vida es considerado
como algo que libera enormemente, ya que nos libera del temor a la muerte y nos abre a experimentar la
inmortalidad. Como escribié el monje cristiano del siglo XVIl, Abraham, a Santa Clara: “Un ser humano que
muere antes de morir, no muere cuando muere”. La descripcidon que el Swami Muktananda hace sobre su
propio encuentro con la muerte en Play of Consciousness no sélo describe vividamente su experiencia de la
muerte Sino también su pasaje a un renacimiento: Le tenia terror a la muerte. Mi prana (aliento, fuerza vital)

26



cesd. Mi mente ya no funcionaba. Senti que mi prana estaba saliendo de mi cuerpo... Perdi todo control sobre
él. Como un hombre que va a morir, cuya boca se abre y extiende sus brazos, emiti un extrafio sonido y cai al
piso... Perdi la conciencia por completo. Me levanté después de una hora y media y me parecié gracioso. Me
dije, “Mori hace un rato, pero ahora jestoy vivo otra vez!”. Al poner me de pie, senti una profunda calma, amory
alegria. Me di cuenta de que habia experimentado la muerte... Ahora que sabia lo que significaba morir, la
muerte dejé de producirme terror. Y ya no tuve ningun miedo. La mayoria de nosotros tiene asociaciones
negativas en torno de la muerte; creemos que es el fin de todo, la desposesion ultima, la retribucidn final. Se ve
a la muerte como lo desconocido, lo temible, y cuando aparece como parte de las experiencias internas uno se
llena de terror. El encuentro con la muerte puede manifestarse de diferentes maneras. Una de ellas es
enfrentarse con la propia mortalidad. Quien ha evadido el tema de la muerte probablemente hallara dificil
manejar una experiencia profunda que le muestre que su vida es transitoria y que la muerte es segura. Mucha
gente retiene inconscientemente la idea infantil de que es inmortal y, al enfrentar las tragedias que nos
presenta la vida, las ignora con la afirmacion tipica: “Eso les pasa a los otros. Nunca me pasara a mi”. Cuando
una emergencia espiritual trae a personas asi a la comprension esencial de su propia mortalidad, crea en ellas
una gran resistencia. Haran lo imposible para evitar el tema, y quizas hasta traten de detener todo el proceso
sobrecargandose de trabajo, charlando excesivamente, estableciendo relaciones cortas o tomando drogas
depresivas o alcohol. Es probable que en las conversaciones procuren no hablar sobre la muerte, o se rian del
tema y vuelvan en seguida a temas mas seguros. En cambio, otros tendran una mayor conciencia del proceso
de envejecimiento, tanto del propio como del de los seres queridos. Hay quienes llegan a inesperadas
conclusiones, corno las de este maestro: “Habia estado jugando con la idea de mi propia mortalidad por algun
tiempo. Conocia algunas de las ideas cristianas y budistas sobre la impermanencia, pero nunca las habia
aceptado como algo que tuviera que ver conmigo. Entonces ocurrié lo del Challenger, el trasbordador espacial
que explotd. Vi por la televisién a esos siete astronautas saludando alegremente mientras subian al vehiculo
que resultdé ser una trampa mortal. No tenian forma de saber que ésos serian los ultimos minutos de su vida.
De lo unico de lo que podian estar seguros era de ese momento de vitalidad, y pronto eso desapareceria. Al
ver ese terrible drama, de gol pe jcomprendi! Es verdad lo que los fildsofos han estado describiendo: nuestras
vidas son efimeras, y lo Unico que realmente poseemos es el momento presente. Sin pasado, sin futuro. Sélo el
ahora”. Este tipo de comprension subita puede ser devastadora para la gente que no quiere o no puede
enfrentar su miedo a la muerte; pero es libera dora para quienes estan dispuestos a aceptar la verdad de su
propia mortalidad, ya que la total aceptacion de la muerte es capaz de hacernos libres de disfrutar cada
momento corno viene. Otra experiencia comun es la muerte de las formas restringidas de pensar o de ser. En
la medida en que una persona crece, tal vez halle necesario dejar las limitaciones que le impedian
desarrollarse. A veces esto ocurre despacio y casi a voluntad, a través de una forma muy regulada de terapia o
Practica espiritual que requiere que uno conscientemente suelte las viejas limitaciones; también puede darse
automaticamente, como par te del desarrollo. No obstante, para muchas personas que experimentan una
emergencia espiritual, éste es un proceso rapido e inesperado. Repentinamente, sienten como si el confort y la
seguridad les fueran arrancados vy ellos arrojados en una direcciéon desconocida. Las formas de ser comunes
ya no sirven, pero aun no han sido reemplazadas por otras nuevas. Una persona en medio de este cambio no
es capaz de aferrarse a algun punto de referencia reconocible y teme que ya no le sea posible volver a las
anteriores conductas e intereses. Puede que sienta que todo lo que alguna vez le importé esta muriendo, y es
mas que probable que la embargue una enorme tristeza por la muerte del viejo ser. El estado de desapego con
respecto a roles, relaciones, el mundo y uno mismo es otra forma de muerte simbdlica. Es muy conocida en
muchas disciplinas espirituales como la primera meta en un desarrollo interno El desapego es algo necesario
en la vida, que se da naturalmente en el momento de morir, instante en que cada ser humano comprende plena
mente que no podemos llevar nuestros bienes materiales, roles terrenos ni relaciones al mas alla. La practica
de la meditacion y otras formas de autoexploracion permiten que los que las practican se enfrenten con esta
experiencia antes de la muerte fisica, para liberarlos y poder disfrutar en plenitud lo que tienen en vida.

El poeta T. S. Elliot escribi6:

Para poseer lo que no posees. Debes recorrer el camino de la entrega. Para llegar a lo que no eres. Debes
recorrer el camino del no- ser. El apego, o el aterrarse al mundo material, es considerado por el budismo como
la raiz de todo sufrimicnto, y desprenderse de él es la clave de la liberacion espiritual. Esta idea también
aparece en otras tradiciones, y la menciona Patanjali en los Yogas Sutra: “Por la ausencia de toda
autoindulgencia en este punto, cuando las semillas de las ataduras al dolor son destruidas, se llega al ser
puro”. El desapego mas o menos violento se da regularmente (jurante el surgimiento de la espiritualidad, y tal
vez su aparicion resulte un tanto confusa y perturbadora. Cuando una persona empieza su transformacion, su
relacién con sus seres queridos, actividades y roles en la vida comienzan a cambiar. Un hombre que da por
sentado que su familia le pertenece des cubrird que su apego a su mujer sus hijos soélo le trae un gran dolor.
Hasta quizas llegue a ver que lo Unico que es constante en la vida es el cambio y que con el tiempo perdera
todo lo que cree poseer. Una mujer muy identificada con su rol de profesora de gimnasia se dara cuenta de que
no es capaz de mantener su excelencia fisica para siempre, y que los meses de entrenamiento intensivo no
cambiaran eso; de hecho, su inversiéon de tiempo y energia hara esta realidad mas dificil de aceptar. Un
industrial que ha pasado su vida haciendo dinero y acumulando bienes materiales admitira, no sin dificultad,
que no puede llevarse todo eso con él, y que eventualmente lo perdera todo. Darse cuenta de estas cosas
llevara a comprender que la muerte es la gran igualadora y que, aunque uno niegue esta realidad en su vida,

27



no dejara de cobrar lo que le toca. Durante la transicidn hacia esta experiencia, las personas deben atravesar
el doloroso proceso de desprenderse de las preocupaciones mundanales que las mantienen atadas y
perpetuan su sufrimiento. El proceso del desapego es en si mismo una forma de muerte, la muerte del apego.
En algunas personas el impulso hacia el desapego es tan fuerte que, literalmente, temen estar preparandose
para la muerte fisica inminente. Quienes atraviesan esta etapa de la apertura espiritual suelen adquirir la idea
equivocada de que este cambio interno significa alejarse de las conexiones importantes en la vida cotidiana, y
confunden su nueva necesidad de desapego interno con la frialdad exterior. Tal vez tengan una insistente
urgencia de liberarse de las condiciones que los limitan, y si no comprenden que el proceso del desapego
puede ser completado internamente, querran llevarlo a cabo también en la totalidad de sus manifestaciones
hacia el mundo externo. Durante los ‘60 y los tempranos ‘70, la gente que llegaba a este punto por medio de la
experimentacion con técnicas y drogas que alteraban la mente, llevaba a cabo esto hacia afuera y se
desentendia de sus roles familiares y sociales, creando una contracultura que intenté representar sus nuevas
concepciones. Un abogado que asistié a uno de nuestros talleres habia llegado a es te punto crucial en su viaje
espiritual; vino a nosotros, desesperado y angustiado: “ significa que voy a tener que dejar todo por lo que he
trabajado todo este tiempo? Amo a mi familia y a mi trabajo. He estado casado por veinte afios y quiero mucho
a mi mujer. Me va muy bien como abogado y soy bueno en lo que hago. Pero en mi interior siento que voy a
tener que dejarlo todo atras. ;Es que voy a morir? ;Qué hago?”, se preguntaba. Luego de hablarlo, se dio
cuenta de que no era necesario renunciar a una forma de vida buena y productiva, y que su apertura espiritual
no lo estaba llevando a la muerte fisica. En cambio, habia llegado a una etapa muy comun y natural del
desapego, en la que necesitaba dejar de lado su apego emocional con respecto a elementos importantes de su
vida. Pudo ver que lo que moriria en ese punto seria solamente su relacion restrictiva y atrapante con los roles
a los que estaba habituado, y que su abandono interior, en ultima instancia, lo liberaria para funcionar de
manera mas eficaz. Una forma importante de experimentar la muerte simbdlica durante la transformacioén es la
muerte del ego. En el proceso del despertar espiritual, se pasa de una forma relativamente limitada de ser a
una condicion nueva de expansion. Para completar este vuelco, es necesario que “muera” la vieja forma de
vida para hacer lugar a un nuevo ser; el ego debe ser destruido antes de poder alcanzar una mayor definicion
del propio ser. A esto se lo conoce como la muerte del ego. No significa el fin del ego, que si es necesario para
manejarse en la realidad cotidiana; es la muerte de las viejas estructuras de la personalidad y las formas
inatiles de estar en el mundo, lo que es vital para el advenimiento de una existencia mas feliz y mas libre.
Ananda K. Coomaraswamy escribe: “Ninguna criatura puede acceder a un nivel mas alto de naturaleza si no
cesa de existir’. La muerte del ego tal vez se dé gradualmente, a lo largo de un extenso periodo de tiempo; o
tal vez ocurra de golpe, con una gran fuerza. A pesar de que es uno de los acontecimientos mas benéficos y
curativos en la evolucion espiritual, puede parecer desastroso. En este estadio, el pro ceso (le muerte parecera
muy real, como si no fuera ya una experiencia simbdlica sino un desastre biolégico. Con frecuencia, uno no es
capaz de ver lo que le espera del otro lado de lo que se siente como la destruccion total del ego: un sentido del
ser mas amplio, mas envolvente. Estas lineas de la poesia Fénix, de D. H. Lawrence, reflejan este pro ceso
devastador pero transformador a la vez. Estas dispuesto a ser lavado, horrado, cancelado, hasta la nada?
¢ Estas dispuesto a ser hecho nada? ;A sumergirte en el olvido? Si no, jamas cambiaras realmente. Cuando
una persona esta inmersa en el proceso de la muerte del ego, a menudo se siente arrasada y devastada, como
si todo lo que es o fue alguna vez se derrumbara sin ninguna esperanza de renovacion. Como la identidad de
una persona asi parece estar desintegrandose, ya no esta segura de cual es su lugar en el mundo, ni de la
validez de su paternidad, de su empleo, o de su humanidad. Exteriormente, los viejos intereses ya no importan,
cambian los sistemas éticos y los amigos, y se pierde con fianza en la capacidad para funcionar en el mundo
de todos los dias. Por dentro, se puede llegar a experimentar una pérdida gradual de la identidad: se siente que
el ser fisico, emocional y espiritual esta siendo destruido con fuerza e inesperadamente. Hasta se sentira que
se muere de ve ras, y de golpe uno se vera obligado a enfrentar temores mas profundos. Luego de atravesar la
experiencia de muerte del ego, una mujer de mediana edad recuerda asi su sensacion de destruccién total:
“Después, alguien me felicitd por mi coraje al unir todos los pedazos otra vez. Pero ya no habia ningun pedazo,
ni una hilacha de nada. Todo lo que pensaba que era habia sido demolido”. Una confusién muy tragica que
puede ocurrir en este punto es la que lleva a identificar el deseo de que el ego muera con el impulso de real
mente darse muerte. Es muy facil confundir el deseo de lo que podriamos llamar “egocidio” con el impulso
suicida. La gente en esta situacion siente con una fuerte insistencia interna que algo en ellos debe morir. Si la
presion interior es lo suficientemente fuerte y no se comprende el funcionamiento de la muerte del ego, se
pueden malinterpretar estos sentimientos y, de hecho, adoptar conductas autodestructivas. O tal vez se hable
incesantemente de cometer el suicidio, preocupando en extremo a los que se tiene alrededor. Con una terapia,
una practica espiritual y otras formas de autoexploracién, es posible completar esta experiencia simbdlica de
morir interna mente sin llevarse al cuerpo consigo. Uno puede morir por dentro y permanecer activo y
saludable. Uno de los encuentros mas envolventes con la muerte es el experimentar la destruccién del mundo
o del universo. Enfrentarse con la propia mortalidad y con la muerte del ego se da en un nivel individual y
personal. No obstante, a veces la misma sensacion de aniquilacién inminente se extiende a lo transpersonal:
uno es capaz de vivir secuencias muy vividas de la destrucciéon de toda forma viviente sobre la tierra, o la del
planeta mismo. Se confundira este acontecimiento interior con la realidad exterior, y es factible que se llegue a
temer que la existencia del mundo esté en peligro. Lo que es mas, esta misma experiencia puede llegar a
incluir la destruccion de todo el sistema solar, o de todo el cosmos. Se tendran, entonces, visiones de estrellas

28



en explosion, y se dara la identificacion fisica con toda la materia que se disuelve en un agujero negro. Es muy
comun sentirse impotente, que los esfuerzos para contrarrestar este enorme de sastre son futiles. EI Swami
Muktananda describe una experiencia dramatica de meditacion que le sobrevino, en su libro Play of
Consciousness. Me senté, mis piernas en posicién de loto. Miré a mi alrededor. Las llamas de una enorme
conflagracién rugian en todas direcciones. El cosmos entero estaba en llamas. Un océano de fuego habia
explotado y se tragaba al inundo entero..., senti mucho miedo... Podia ver a toda la Tierra sumergida en las
aguas de la disolucion. El inundo entero... habia sido destruido. En los ultimos tiempos, convivimos con la
realidad de que nuestro planeta esta amenazado por la destruccién nuclear, y es légico que se sienta un gran
temor por esta situacién. Sin embargo, una persona en una emergencia espiritual puede llegar a vivir una
experiencia interna muy vivida de la catastrofe nuclear, y el miedo que surge en este momento parecera algo
mas que un temor personal. Si uno se enfrenta con un acontecimiento interno tan apocaliptico, es comun que a
esto le siga una secuencia de reestructuracion planetaria o universal. Se entra en un mundo nuevo, reintegrado
y radiante, y el cosmos ha retornado a un orden amoroso y benévolo.

CAPITULO 3
EL ENCUENTRO CON LO DIVINO

De subito una gran luz venida del cielo brillé en torno de mi, envolviéndome en sus fulgores... Los que conmigo
estaban vieron, si, la luz... Y dije...“; Qué he de hacer, Sefior?”. Y el Sefior me dijo: “Levantate y sigue hasta
Damasco, y alli se te dira todo cuanto te esta ordenado que hagas”. Mas como yo no veia, deslumbrado por el
resplandor de aquella luz, llevado de la mano por los que conmigo andaban, entré en Damasco.

SAULO DE TARSO

Hasta aqui, nos hemos concentrado en los territorios internos problematicos o negativos que uno puede
atravesar durante la noche oscura del alma. Sin embargo, quienes viven una emergencia espiritual también se
encuentran con la luz, y con los dominios celestiales y divinos en su interior. Como es de esperarse, en general
estos estados presentan menos dificultades que los otros. Aunque algunas personas se sienten bendecidas por
tales experiencias y estan dispuestas a aprender de ellas y a aplicar conscientemente las lecciones que les
brindan en su vida cotidiana, estos estados misticos “positivos” no estan exentos de problemas; hay quienes se
debaten en ellos, y éstos pueden convertirse en parte de su crisis de transformacién. Tanto las regiones de luz
como las de oscuridad son aspectos norma les e importantes de la apertura espiritual y, aunque utilicemos los
términos “positivo” y “negativo”, con esto no queremos decir que unos sean mas valiosos que otros. Ambas
areas son necesarias y se complementan como parte del proceso curativo. Hay quienes son capaces de
conectarse con las areas positivas o misticas con relativa facilidad en el transcurso de su existencia. Uno
mismo puede experimentarlas en actividades simples o en ambientes naturales. En un pasaje inspirado de la
obra de Eugene O’Neill Long Day’s into Nigth, Edmund cuenta una experiencia que tuvo al navegar en un
barco: Yacia en el bauprés, mirando hacia la popa, el agua arremolinandose en espuma bajo mio, los mastiles
con las velas blancas por la luz de la luna elevandose muy por encima de mi. Me emborraché con el bello ritmo
cantor de todo eso, y por un momento, me perdi a mi mismo; de hecho perdi mi vida. Era libre Me disolvi en el
mar, me converti en las velas blancas y la espuma voladora, en la belleza y el ritmo, en la luz lunar y el barco y
el cielo débilmente estrellado. Sin pasado ni futuro, en una paz y una unidad y una alegria salvaje, dentro de
algo mas grande que mi propia vida, o la Vida Humana, o la Vida misma. En Dios, si se quiere... Como cuando
el velo que cubre las cosas es corrido por una mano invisible. Por un segundo, todo tiene sentido. Quizas uno
también descubra las regiones de lo trascendente sin esperarlo, durante un ejercicio fisico como la danza o el
deporte. Tal vez esto se deba a la concentracién focalizada en la actividad, al esfuerzo corporal o a una
aceleracion del ritmo respiratorio; los mismos elementos se utilizan en técnicas desarrolladas por muchas
practicas de meditacion que nos permiten ir mas alla del mundo comun y légico. La basquetbolista Patsy Neal
escribe en Sport and Identity: Hay momentos de gloria que van mas alla de la expectativa humana, mas alla de
la habilidad fisica y emocional del individuo. Algo inexplicable se apodera de uno y sopla vida en la vida
conocida... Llamémoslo estado de gracia, o acto de fe... o un acto de Dios. Esta ahi, y lo imposible se hace
posible... La atleta va mas all4 de si misma; trasciende lo natural. Toca un pedazo del cielo y se convierte en
recipiente de un poder cuya fuente es desconocida. Algunos tienen experiencias misticas durante la
meditacion, y otros como parte del proceso de transformacién dramatico y avasallador de una emergencia
espiritual. Estos estados sobrevienen de manera subita, exigen toda la atencion y cambian radical y
completamente la percepciéon de ano mismo y del mundo. Pero cualesquiera sean las formas en que lo Divino
se introduce en la vida de una persona, comparten ciertas caracteristicas generales

LA NATURALEZA DE LA EXPERIENCIA TRASCENDENTAL O MISTICA

Las emociones y sensaciones asociadas a los reinos interiores celestiales son en general totalmente opuestas
a las que se encuentran en las regiones oscuras. En vez del dolor de la alienaciéon, uno es capaz de descubrir
una sensacion envolvente de unidad e interconexion con toda la creacién. En vez de miedo, uno se siente
infundido por el éxtasis, la paz y una profunda sensacién de ser contenido por el proceso césmico. En lugar de

29



experimentar la “locura” y la confusion, se hallan la claridad y la serenidad mental. En vez de una preocupacion
apremiante por la muerte, uno se puede conectar con un estado que se percibe como eterno, comprendiendo
que uno es, a la vez, su cuerpo y todo el resto de lo existente. Debido en parte a su naturaleza inefable e
ilimitada, los dominios di vinos son mas dificiles de describir que las regiones oscuras, aunque por tas y
misticos de todas las épocas han creado hermosas metaforas para aproximarnos a ellos. En ciertos estados
espirituales, uno es capaz de ver al medio ambiente habitual como una creacién gloriosa de la energia divina,
llena de misterio; todo en su interior parece formar parte de una red exquisitamente interconectada. El poeta
William Blake captura asi este conocimiento de lo Divino inminente: Ver un Mundo en un Grano de Arena. Y un
Cielo en una Flor Silvestre, Sostener lo Infinito en la palma de la mano. Y a la Eternidad en una hora. Otras
experiencias entrafan la revelacién de dimensiones que uno no percibe en la vida de todos los dias:
trascienden el tiempo y el espacio y estdn habitadas por seres mitolégicos y celestiales. A menudo estas
experiencias van acompafadas por una intensa sensacion de una fuerza espiritual de gran potencia que
inunda el cuerpo. La gente percibe a las regiones misticas como permeadas de una esencia sagrada o
numinosa de una belleza inimaginable, y suele tener visiones de oro, joyas resplandecientes, una radiancia
extraterrenal, luminiscencias y una luz brillante. En Hojas de hierba, el poeta y mistico Walt Whitman escribe:
Como en un desmayo, un instante, Otro sol inefable me deslumbra por completo. Y todas las érbitas que
conoci, y orbitas mas luminosas y desconocidas; Un instante en la tierra futura, la tierra del Ciclo. Amén de
estar llenos de una luz divina resplandeciente, los dominios trascendentes suelen ser descritos como algo mas
alla de lo percibido por los sentidos comunes. El poeta americano Henry David Thoreau escribe: Oigo mas alla
del alcance del sonido, Veo mas all4 del alcance de la vista, Nuevas tierras y cielos y mares alrededor mio, Y
en mi dia, si, el sol empalidece su luz. Se suele experimentar lo Divino como eterno, inmutable y hiera del
tiempo, como fue caracterizado por el fildsofo chino Lao Tse en el Tao Te King: Existe algo inherente y natural,
Que existié antes que el cielo y la tierra. Inmovil e inapresable. Solo e inmutable; Lo penetra todo pero jamas se
extingue. Puede ser considerado como la madre del Universo. Yo no conozco su nombre. Si me veo obligado a
darle uno, Lo llamo Tao, y lo declaro supremo. Mucha gente que experimenta estas dimensiones interiores las
reconoce corno parte de la esencia expansiva e ilimitada de cada ser humano, que queda en la sombra a
causa de los problemas y preocupaciones cotidianas. Por su claridad y vividez, los estados trascendentales
con frecuencia se perciben como mas reales que la realidad “comun”; la gente suele comparar el
descubrimiento de estas regiones con el despertar luego de un suefio, el corrimiento de velos opacos o la
apertura de las puertas de la percepcion. En ocasiones se adquieren nuevas ideas y un conocimiento complejo
de los procesos vitales de fuentes que se encuentran en el interior de la persona a las que normalmente no se
accede. Asi como uno puede encontrarse en la zona desolada de la muerte del ego durante la noche oscura
del alma, también puede encontrarse con un tipo de muerte del ego positiva en las regiones trascendentales.
Aqui, las fronteras personales se disuelven temporariamente, y uno puede sentir la unién con el inundo exterior
o el cosmos. Uno de los tipos mas positivos de desintegracién es aquel en el que uno se pierde en lo Divino
inmanente, que se revela en lo que nos rodea. Quizas se sienta que la definicion de individualidad se
desvanece al fundirse con el mundo conocido de personas, arboles, animales o elementos inorganicos.
Durante otra forma que toma esta experiencia, es comun sentirse unido a reinos divinos que trascienden la
realidad de todos los dias. Lord Alfred Tennyson describe asi este estado: Mas de una vez. Sentado en total
soledad, girando en mi. La palabra que es el simbolo de mi mismo, El limite mortal del ser se aflojo, Y se
desplazé a lo innombrado, como una nube se funde con el cielo. Es frecuente que en esta experiencia se dé la
muerte suave del ego, la disolucién de las estructuras del ego que es necesaria para llegar a una definiciéon
mas amplia del ser. El filosofo y santo indio Ramana Maharishi comparé este proceso con una mufeca de
azucar que nada y se deshace en el océano de la conciencia. Una forma mas dramatica de la muerte positiva
del ego es un enfrentamiento con la luz, comparada por los misticos con una polilla que vuela dentro de la
llama divina y es consumida en un instante. Encontrarse con lo Divino en el curso de una emergencia espiritual
es sumamente curativo. Al llegar a estos estados, uno siente emociones positivas tales como el éxtasis, el
arrobamiento, el gozo, la gratitud, el amor y la dicha, que alivian o disuelven con rapidez estados negativos
como la depresion y la ira. Sentirse dentro de una red césmica que todo lo abarca le da a una persona que
tiene problemas con su autoestima una imagen de si expandida y fresca. Quienes tienen estas experiencias en
su proceso suelen sentirse afortunados; desarrollan una visiéon optimista de las cosas que los acompana en
futuros desafios. Sienten que aunque las cosas se pongan dificiles, al menos tienen una idea de adénde se
dirigen. Es como tener un atisbo de la cumbre de la montafia: aunque se tenga que volver a la base para
escalarla, se sabe que hay una recompensa que espera al final del viaje. Esto es preferible a pasarse meses
atravesando emociones y sensaciones dificiles sin tener idea de cudl es la meta. Las experiencias positivas no
necesariamente se dan como un estadio légico en una progresion lineal, como un premio al final de una
busqueda dificil. Mucha gente descubre que debe limpiar problemas personales o bloqueos emocionales antes
de que se abran estas zonas; cuando se las alcanza es factible sentir que uno se lo ha ganado gracias al
trabajo duro anterior. Pero otras personas se conectan espontaneamente con zonas trascendentales dentro
suyo a pesar de no haber trabajado duramente en los aspectos dificiles. En muchas emergencias espirituales
se prueba brevemente y con periodicidad de estas fuentes, y se descubre que es mas facil acceder a ellas a
medida que pasa el tiempo.

LOS PROBLEMAS CREADOS POR EXPERIENCIAS MISTICAS O TRASCENDENTALES.
30



A pesar de las cualidades en general benévolas de los estados positivos, hay dos puntos en donde pueden
surgir problemas cuando una persona tiene una experiencia mistica: el conflicto de aceptar o manejar las
regiones trascendentales y el problema que se da cuando la experiencia se yuxtapone con el medio ambiente.
Lo que es mas, en muchas ocasiones estas dos areas se superponen.

PROBLEMAS DENTRO DE LA PERSONA

Mucha gente no se siente preparada para el alcance de las regiones de lo sagrado. Estas son realidades y
estados de la mente desconocidos. Permitirles la entrada en la propia conciencia suele significar suspender tos
conceptos conocidos de lo que es real. Tales personas pueden sentir también que no son lo suficientemente
fuertes para soportar el profundo impacto de las manifestaciones sensoriales y fisicas de las experiencias
misticas y que no estan lo suficientemente abiertas como para manejar su poder. EI maestro espiritual
norteamericano Ram Dass compara a tales personas con una tostadora, y sus reacciones con “conectar el
enchufe a una corriente de 220 voltios en lugar de 110: todo se frie”. El enorme input fisico, emocional, mental
y espiritual resultara avasallador, y retroceder sera una reaccion natural. Una respuesta similar puede darse
durante una poderosa experiencia de luminosidad. A veces, la gente siente que sus ojos son demasiado
débiles o estan nublados para poder soportar la intensidad de la luz deslumbrante, y realmente tienen temor de
quedar cegados por ella. Cuando esto ocurre, es factible sentir un gran dolor fisico dentro y alrededor de los
ojos. Un meditador recuerda el terror que experimentd durante una experiencia transpersonal “positiva”: “Era
tan extrafo... Habia leido sobre la experiencia de la luz en libros sobre espiritualidad y sélo se mencionaba la
felicidad que producia. Yo estaba deseando este tipo de estado desde hacia mucho tiempo, y habia probado
muchos tipos de trabajo interno para llegar a él. Pero cuando de hecho se dio, me produjo terror. Era
atemorizante; era doloroso y terrible y maravilloso a un tiempo. Sentia que era demasiado, que no podia
contener todo eso. Recordé a Moisés y la zarza ardiente, como era tan brillante que tuvo que volver la vista.
Sentia que no estaba preparado, que no estaba lo suficientemente expandido o puro como para recibirla”. Si
bien el sufrimiento que se da en un encuentro mistico puede sentirse como destructivo y violento al principio,
con el tiempo la gente lo reconoce como el dolor de la apertura y del crecimiento espiritual. Quizas hasta
lleguen a darle la bienvenida como un signo de su conexién con lo Divino, tal como lo describe Santa Teresa
de Avila: El dolor era tan agudo que me hacia emitir quejidos, pero el deleite de este enorme dolor es tan
arrasador que a uno le es imposible desear que se vaya, ni ya nada satisface al alma mas que Dios. Es un
dolor espiritual, no fisico, aunque el cuerpo torna parte de él, hasta una parte considerable. Es un intercambio
de cortesias entre el alma y Dios. La experiencia de la desintegracién positiva del ego descrita anteriormente
también puede traer aparejados ciertos problemas. Mientras que algunos agradecen la oportunidad de
liberacion y expansién, para quienes estdn muy apegados a sus identidades individuales este momento
resultaréa muy atemorizante, y hasta es posible que se resistan y luchen contra él. Aunque este estado de
pérdida del ego es transitorio, quienes lo atraviesan lo perciben como permanente. En el limbo que esta entre
lo que creian ser y en lo que se convertiran, es probable que se pregunten: “; Quien soy? ;Adénde me esta
llevando todo esto? ;Coémo confiar en lo que me ocurre?”. Habra quienes no confien en la realidad de las
posibilidades recién descubiertas o teman que los estados que experimentan sean el signo de una enfermedad
mental. Tal vez les asuste estar tanto tiempo lejos de lo normal, y hasta tengan miedo de que luego del
encuentro con lo Divino habran cambiado tanto que la gente a su alrededor se dara cuenta enseguida de que
ellos son “distintos” y pensara que son especiales o locos. Puede que otros se resistan a lo trascendente, sin
importar la serenidad o belleza que sientan, porque no se consideran dignos de la experiencia. Conocemos a
varias personas con una trayectoria de problemas de autoimagen que se sentian poco dignas de cualquier
experiencia demasiado agradable o auspiciosa. A menudo, cuanto mas benévolo era su estado espiritual, mas
activamente intentaban resistirlo. Algunas personas se deprimen después de haber visitado los dominios de lo
trascendental porque su vida cotidiana les parece insulsa y aburrida en comparacién con el brillo y la liberacién
que han experimentado. Un terapeuta nos conté asi las limitaciones del cuerpo fisico después de una
experiencia mistica: “En ese estado luminoso, me sentia completamente libre, sin limites, rodeado y lleno de
una luz brillante, inundado por una profunda paz. Cuando comencé a volver al mundo ordinario, senti que mi
nuevo ser expandido estaba siendo constrefiido de vuelta en mi ser fisico de todos los dias. Senti que mi
cuerpo era una trampa de acero, que retenia y enjaulaba todas mis posibilidades. Comprendi que el drama y el
sufrimiento de la vida cotidiana me empezaban a penetrar, y lloré ansiando volver a la libertad que habia
descubierto.” Realmente, algunas personas en esta situacion desearan quedarse en un estado agradable de
expansion, excluyendo sus responsabilidades diarias, o querran repetir la experiencia con tal intensidad que se
cerraran a las otras etapas de su viaje espiritual, si bien no tan hermosas o extraordinarias, igualmente
importantes. Como consecuencia, dejaran de cooperar con su posterior desarrollo, al resistirse y aun al juzgar
todo lo que no sea tan placentero como un estado mistico.

PROBLEMAS CON LO COTIDIANO

Es frecuente que la gente salga beneficiada por su encuentro con lo Divino, pero tenga problemas con su
entorno social. En ciertas instancias se habla con los seres queridos sobre los poderosos estados misticos, y si
la familia, los amigos o el terapeuta no comprenden el potencial curativo de estas dimensiones, no las
consideraran validas y, quizas, automaticamente se preocupen por la salud mental de su ser querido o su
paciente. Si la persona que ha tenido la experiencia duda siquiera un poco de su validez, o esta preocupada

31



por su salud mental, la preocupacion de otros no hara mas que exagerar estas dudas, comprometiendo,
nublando u oscureciendo asi la riqueza de los sentimientos y sensaciones originales. También surgen
dificultades cuando los encuentros trascendentes ocurren en situaciones en los que pueden ser
malinterpretados. En general, a la gente le resulta menos problematico experimentar el arrobamiento mistico en
los confines seguros de su habitaciéon para meditar o en su propia habitacion, que en un centro de compras o
un aeropuerto. Si una persona no esta en una situacion en la que pueda ser contenida durante la disolucion de
las fronteras personales, es probable que, por un tiempo, le resulte dificil relacionarse con el mundo exterior. La
coordinacién fisica o los movimientos le causaran inseguridad, y puede parecer torpe y desorientada. Si al
mismo tiempo tiene que interactuar con el mozo de un restaurante o un guardia de seguridad de un aeropuerto,
esta dificultad es comprensible. Otros temen que si permiten que esas experiencias de expansioén penetren en
su vida, su nueva percepcion les traera responsabilidades adicionales indeseadas, ya sea hacia la gente que
los rodea o hacia el mundo en general. Se preguntaran: “;revelacion significa que debo hacer algo con ella?
¢, Se supone que tengo que ayudar a otra gente a ver lo que he visto? ;Esto me da un papel especial en el
mundo?”. Quizas tengan la reaccién opuesta: sentiran que han sido bendecidos por la providencia divina y que
por lo tanto merecen un reconocimiento especial y un status elevado que los libere de las preocupaciones
comunes. Tal al vez hayan llegado a percibir auténticamente que su existencia es parte de un sistema césmico
intrincado e interconectado; como resulta do, sentiran que Dios se hara cargo de todo y que a ellos no les tocan
mas responsabilidades en la vida. Esto estd muy relacionado con la forma en que la gente actia de acuerdo
con lo que percibe. Si han estado conectados con lo que sienten es Dios o un Orden Superior, 0 con un ser
divino como Buda o Jesus, es factible que permitan que este estado distorsione su ego o su sentido de la
identidad personal. Mas que entender que han dado con tina realidad universal potencialmente al alcance de
todos, sentiran que ésta es exclusivamente suya. En vez de emerger de la experiencia comprendiendo que son
seres divinos asi corno lo son todos los demas, creeran que son Dios y que tienen un mensaje para el mundo.
Tales personas pueden desarrollar tendencias mesianicas, que al ser expresadas produciran el rechazo de los
demas.

CAPITULO 4
TIPOS DE EMERGENCIA ESPIRITUAL

De lo irreal llevadme a lo real. De |la oscuridad a la luz. De la muerte a la inmortalidad.
Brihad-Arankaya Upanishad

El denominador comun en todas las crisis de transformacién es la manifestacion de diversos aspectos de la
psique que antes eran inconscientes. Sin embargo, cada emergencia espiritual representa una seleccion y una
combinacion unica de elementos del inconsciente. Algunos de ellos son biogréficos, otros perinatales y otros
aun transpersonales. Estas tres categorias de experiencias fueron descritas brevemente con anterioridad y
seran analizadas en el capitulo 7. No existen fronteras dentro de la psique, ya que todos sus contenidos forman
un continuum con varios niveles y muchas dimensiones. Por lo tanto, uno no debe dar por sentado que las
emergencias espirituales vienen en tipos o formas con fronteras bien delimitadas como para distinguirlas
claramente. No obstante, es posible y util definir ciertos tipos de emergencia espiritual que si tienen suficientes
rasgos especificos y caracteristicos que las diferencian. La siguiente lista de tipos se basa en nuestros muchos
afios de experiencia con gente que ha atravesado tales crisis, en la informacién de colegas que realizan un
trabajo similar y en el estudio de escritos relacionados con este tema. En la medida en que definamos,
describamos y analicemos cada uno de ellos, es importante recordar que sus fronteras son borrosas y, en
muchos casos, se superponen.

* Episodios de conciencia de la unidad (experiencias cumbre)

* El despertar de Kundalini

» Experiencias cercanas a la muerte

» Surgimiento de “recuerdos de vidas pasadas”

* Renovacion psicoldgica por un retorno al centro

* Crisis chamanicas

* Despertar de la percepcion extrasensorial (apertura psiquica)

» Comunicacién con guias espirituales y la canalizacion

* Encuentros cercanos con Ovnis

* Posesiones

EPISODIOS DE CONCIENCIA DE LA UNIDAD

(EXPERIENCIAS CUMBRE)

En esta luz mi espiritu subitamente vio a través de todo, dentro y acerca de todas las criaturas, aun las hierbas
y el pasto, conocié a Dios, quién y cdmo es El, y cual es su voluntad; y de pronto en esa luz senti el impulso
poderoso de describir el ser de Dios. Pero como no podia en ese momento aprehender los nacimientos mas

32



profundos de Dios en su ser y comprenderlos con mi razén, pasaron casi doce afos hasta que una
comprension perfecta me fuera entonces dada. Jacob Boheme, Aurora: Dawning of the Day in the East.

El psicélogo norteamericano Abraham Maslow describié una categoria de experiencias misticas caracterizadas
por la disolucién de las fronteras personales y la sensacién de ser uno con otras personas, con la naturaleza,
con todo el universo y con Dios; acufié para ellas el término “experiencias cumbre”. En sus escritos, Maslow
critica duramente a la posicion tradicional de la psiquiatria occidental, la que sostiene que estas experiencias
son sintoma de la enfermedad mental. Maslow demostré sin lugar a dudas que las experiencias cumbre
ocurren en personas normales y bien adaptadas. También observd que si se les permite completarse natural
mente es comun que resulten en un mejor funcionamiento en el mundo y que conduzcan a lo que él llama “la
autorrealizacién”: una mayor capacidad para expresar el propio potencial creativo. El psiquiatra e investigador
de la conciencia Walter Pahnke desarrollé una lista de las caracteristicas basicas de una experiencia cumbre,
basandose en el trabajo de Abraham Maslow y W. T. Stace. Utiliz6 el siguiente criterio para describir este
estado de la mente:

* Unidad (interna y externa)

* Una fuerte emocion positiva

* La trascendencia a las categorias espacio y tiempo

+ Sentido de lo sagrado (numinosidad)

* Naturaleza paraddjica

* Objetividad y realidad de las percepciones obtenidas

* Inefabilidad

* Efectos posteriores positivos

Como esta lista lo indica, un individuo que vive una experiencia cumbre tiene la sensacion de sobreponerse a
la fragmentacion y division cuerpo/mente, y alcanza un estado de unidad y completud interna total que
usualmente resulta muy curativo y benéfico. Trasciende también la distincién normal entre sujeto y objeto, y
vive un estado extatico de unién con la humanidad, la naturaleza, el cosmos y Dios. Esta asociado a una fuerte
alegria, felicidad, serenidad y paz. Las personas que experimentan una conciencia mistica de este tipo tienen
la sensacion de dejar la realidad ordinaria, en donde el espacio es tridimensional y el tiempo lineal para entrar
en una zona mitica y sin tiempo donde ya no caben esas categorias. En este estado, la eternidad e infinitud
pueden experimentarse en segundos del tiempo del reloj. Otra cualidad vivencial de la conciencia de la unidad
es el sentido de numinosidad, un término que C. G. Jung utilizaba para describir un profundo sentido de lo
sagrado y lo santo que esta asociado a ciertos procesos profundos de la psiquis. La experiencia de lo
numinoso nada tiene que ver con creencias religiosas previas o programas: es una percepcion directa e
inmediata de que se esta ante algo que tiene una naturaleza divina y es totalmente diferente de nuestra
percepcion comun del mundo de todos los dias. Las descripciones de estas experiencias estan llenas de
afirmaciones paradojales que violan las reglas basicas de la logica. Es posible referirse a un estado mistico
diciendo que es como estar vacio de contenidos pero contenerlo todo. Ya que no presenta nada concreto, nada
parece faltar, porque contiene a toda la existencia en potencia. La persona que lo des criba hablara de una
completa ausencia del ego y dira que su sentido de identidad estaba tan infinitamente expandido que contenia
al universo entero. Otros podran decir que se sintieron absolutamente insignificantes, sobrecogidos y humildes
por la experiencia, pero guardan la sensacion de un logro de dimensiones césmicas, porque se sienten en
cierta forma una nada, se perciben como conmensurables con Dios. Durante una experiencia mistica tal vez se
sienta que se accede al mas alto conocimiento y sabiduria en cuestiones espirituales importantisimas. Por lo
general esto no incluye informacién sobre el mundo material, aun que ciertos estados misticos han sido
ocasionalmente una fuente de informacion valida que pudo utilizarse practicamente. Es mas usual tener una
comprensioén instantanea de la esencia de la existencia descrita por los Upanishads como “conocer Eso, el
conocimiento que brinda el conocimiento de todo lo demas”. Este conocimiento de la verdadera naturaleza de
la existencia se percibe en ultima instancia como mucho mas real e importante que todas las teorias cientificas
0 percepciones y conceptos de la vida cotidiana. La inefabilidad es un rasgo caracteristico del estado mistico.
Es en verdad imposible describir a otros la naturaleza de estas experiencias, su profundo significado y su
importancia, en especial a quienes nunca las han tenido. Casi todos los que relatan su experiencia mistica se
lamentan de la total ineficacia de las palabras para contarla. Quienes han tenido es te tipo de vivencia a
menudo dicen que el lenguaje poético, aunque imperfecto, es el mejor vehiculo para transmitir estos estados.
Los versos in mortales de los grandes poetas trascendentales de Oriente, como Omar Khayyam, Rumi, Kabir,
Mirabai, y Kahlil Gibran, asi como Hildegard von Bingen, William Blake, Rainer Maria Rilke y otros de nuestra
tradicion asi lo atestiguan. Si se permite que estas experiencias sigan su curso, es probable que ejerzan una
influencia profunda y duradera en el bienestar general de la persona, su escala de valores y sus estrategias de
vida. Suelen producir una mejora de la salud emocional y fisica, una mayor apreciacién de la vida y una acritud
mas amorosa, tolerante y honesta hacia los demas seres humanos. Son capaces de reducir drasticamente la
agresividad, la intolerancia, los impulsos irracionales y las ambiciones poco realistas. Hay ciertas situaciones
en la vida que son especialmente capaces de producir una experiencia cumbre. En muchos casos, la disolucién
del ego se da cuando uno se ve sobrepasado por la percepcion de algo exquisita mente bello. Esto suele
ocurrir con la naturaleza: al bucear en jardines de coral, navegar en el océano o en una balsa por los rapidos
de un rio, acampar en el desierto, escalar montafas elevadas, andar en globo o practicar el aladeltismo. Varios
astronautas han tenido experiencias de este tipo durante los vuelos a la luna y al orbitar la tierra. Otra fuente

33



importante de experiencias cumbre la constituye el arte inspirado; en este caso, el arrobamiento mistico puede
ser experimentado tanto por el artista que crea o interpreta, como por el admirador sensible. Muchas
experiencias de conciencia de la unidad han sido inspiradas por el esplendor de las piramides egipcias, los
templos hindues, las catedrales géticas, las mezquitas musulmanas y el Taj Mahal; asi como por musica,
pinturas o esculturas. El amor, el romance y el éxtasis erético también disparan con frecuencia poderosas
sensaciones de unidad con el todo. Quizas resulte asombroso que las experiencias cumbres también se den en
entrenamientos rigurosos y encuentros competitivos. Michael Murphy y Rhea White han brindado ejemplos
sorprendentes de tales estados en su libro The Phychic Side of Sports. Considerando que las experiencias
cumbres son positivas y estan llenas de posibilidades, puede resultar desconcertante que se conviertan en un
motivo de crisis espiritual. La razén principal para tales complicaciones es que la cultura occidental en realidad
no tiene una comprension cabal de los estados alterados de conciencia. Como consecuencia, somos incapaces
de reconocer el valor de estas experiencias, de aceptarlas y de contener a quienes las viven. La actitud que
predomina en la psiquiatria tradicional y en el publico en general es que cualquier desviacion de la percepcion y
la comprension comun de la realidad es patolégica. En estas circunstancias, un occidental promedio que
atraviesa un estado mistico tendera a cuestionar su salud mental y a resistir lo que experimenta. Los parientes
y amigos probablemente apoyaran tal actitud y sugeriran que se recurra a la ayuda psiquiatrica. Mucha gente
en el medio de una experiencia cumbre ha sido enviada a un psiquiatra, que le diagnosticé una patologia,
interrumpid la experiencia con medicacion supresiva y tranquilizantes y le adjudicé el rol de paciente
psiquiatrico de por vida.

EL DESPERTAR DE KUNDALLNI

En ocasiones la Corriente Espiritual se eleva por la columna vertebral, arrastrdndose como una hormiga. Otras
veces, en samadhi, el alma nada gozosamente en el océano del éxtasis divino como un pez. Y en otras,
cuando me acuesto de costado, siento como la Corriente Espiritual me empuja, como un mono, jugando
conmigo alegremente. Me quedo quieto. Esa Corriente, como un mono, de un salto subito llega al Sahasrara
(centro de la coronilla). Es por eso que me ven dar un respingo. Y en otras oportunidades, de nuevo, la
Comente se eleva como un pajaro que salta de rama en rama. El lugar en donde se asienta parece de fuego...
A veces se mueve como una serpiente. Va en zig-zag hasta alcanzar la cabeza y entro en samadhi. La
conciencia espiritual de un ser humano no ha despertado a menos que surja Kundalini. Del santo hindu
Ramakrishna.

Se hallan descripciones de esta variante de emergencia espiritual en la antigua literatura de la India; sus
manifestaciones se atribuyen a la activacioén o al despertar de una forma sutil de energia llamada “el poder de
la serpiente”, o Kundalini. De acuerdo a los yoguis, Kundalini (literalmente “el que se enrosca”) es la energia
que crea y sustenta al cosmos. En el cuerpo humano, reside en forma latente en la base de la espina dorsal.
Tiene el potencial para purificar y curar a la mente y al cuerpo mediante la apertura espiritual y asi elevarnos a
un nivel mas alto de conciencia. La Kundalini durmiente es tradicionalmente representada como una serpiente
enroscada tres veces y media alrededor del lingam, el simbolo falico del poder masculino regenerador. Entre
las situaciones que pueden producir el despertar de Kundalini se hallan la meditacion intensa, la intervencion
de un maestro espiritual o gurd avanzado, y ciertos movimientos o ejercicios del yoga Kundalini.
Ocasionalmente, dar a luz y mantener relaciones sexuales apasionadas jugaran un papel igualmente
motivador. En algunos casos, se da el despertar espontaneo de Kundalini: ocurre inesperadamente, en medio
de las tareas cotidianas, sin un factor desencadenante claro. La energia Kundalini, activada, adquiere su forma
ignea, o Shakti, y sube por la columna, fluyendo a través de los conductos del cuerpo sutil, un campo
incorpdéreo de energia que, los yoguis dicen, penetra y rodea al cuerpo fisico. Al limpiar los efectos de viejos
traumas, abre los siete centros espirituales llamados chakras, que se localizan en el cuerpo sutil a lo largo de
un eje que se corresponde con la espina dorsal. Ademas de varias experiencias dificiles asociadas a este
proceso de limpieza, quienes viven el despertar de Kundalini suelen hablar de estados extaticos relacionados
con alcanzar un nivel mas alto de conciencia. Entre éstos, merece ser mencionado el samadhi, o unién con lo
Divino, que ocurre cuando el proceso llega al séptimo centro, el de la “corona” (Sahasrara). Este pro ceso,
aunque los yoguis lo consideren deseable y benéfico, no deja de tener sus peligros. Lo ideal seria que aquellos
que atraviesan un despertar intenso de Kundalini contaran con la guia de un maestro espiritual con experiencia.
La energia Shakti que se mueve a través del cuerpo trae a la conciencia una amplia gama de elementos
anteriormente inconscientes: recuerdos de traumas psicoldgicos vy fisicos, secuencias perinatales y distintas
imagenes arquetipicas. Cuando esto ocurre, la gente que atraviesa este tipo de crisis experimenta un rico
muestrario de manifestaciones emocionales o corporales llamadas kriyas. Sienten una intensa energia y un
calor que les recorre la columna en direccién ascendente, y a menudo sus cuerpos se sacuden y hacen
movimientos espasmaodicos y torsiones. Es probable que su psique se vea inundada por profundas oleadas de
emociones tales como la ansiedad, la ira, la tristeza, y también la alegria y el éxtasis. Un desbordante miedo a
la muerte, a la pérdida del control y a la locura son formas concomitantes de las manifestaciones mas extremas
del despertar de Kundalini. Tal vez estas personas encuentren dificil controlar su comportamiento; durante las
oleadas de la energia Kundalini puede que emitan sonidos involuntarios y que sus cuerpos se muevan de
forma extrafia e inesperada. Las manifestaciones mas comunes en este caso son llorar o reir sin motivo, hablar
en lenguas extrafias, cantar canciones antes desconocidas y canticos espirituales, tomar posturas y gestos del
yoga, e imitar una variedad de sonidos y movimientos de animales. Las manifestaciones sensoriales de

34



Kundalini son de una gran variedad y riqueza. Suelen describirse visiones coloridas de hermosos disefios
geométricos, luces brillantes de una belleza sobrenatural y complejas escenas de deidades, demonios y
santos. Se experimentan sonidos internos que van desde zumbidos y cantos de grillos hasta musica celestial y
coros de voces humanas. En ocasiones se huelen perfumes y balsamos exquisitos; hay quienes hablan de la
fragancia increiblemente dulce de un néctar divino. Son especialmente comunes la excitacion sexual y la
sensaciéon del orgasmo, que pueden ser tanto placenteras como dolorosas. La profunda conexién entre
Kundalini y la energia sexual es la base de una practica yogui llamada Tantra, donde la unién sexual ritual es
utilizada como un vehiculo para inducir experiencias espirituales. Un estudio cuidadoso de las manifestaciones
del despertar de Kundalini confirma que, aunque intenso y devastador, este proceso es en esencia curativo. En
conexion con experiencias de este tipo, hemos observado en repetidas ocasiones el alivio o la limpieza total de
un amplio espectro de problemas fisicos, incluyendo la depresion, distintas fobias, jaquecas y asma. No
obstante, en el curso del despertar de Kundalini, distintos sintomas antiguos pueden intensificarse
temporariamente, y también manifestarse los que estaban latentes. En ocasiones pareceran problemas
meédicos y psiquiatricos y hasta seran mal diagnosticados como tales. A pesar de que en las escrituras de la
India se encuentra la expresion mas sofisticada y elaborada de la idea de Kundalini, existen importantes
paralelos en muchas culturas y religiones en todo el mundo. Uno de los ejemplos mas interesantes es la danza
de trance de los habitantes kung, del desierto de Kalahari, en Africa. Llevan a cabo regularmente rituales que
duran toda la noche, en los cuales las mujeres se sientan en el suelo tocando los tambores y los hombres se
mueven en un circulo ejecutando movimientos ritmicos y monétonos. Uno tras otro, los participantes en trance
un profundo estado alterado de la conciencia, en donde se liberan emociones fuertes como la ira, la ansiedad y
el miedo. Muchas veces no son capaces de mantenerse derechos, y comienzan a sacudirse violenta mente.
Luego de esta experiencia dramatica, es muy comun que entren en éxtasis. De acuerdo a la tradicién de esta
gente, la danza libera, desde la base de la columna vertebral, una fuerza césmica curativa llamada ntum o
“medicina”. Con posterioridad, se pasa por medio del contacto fisico de una persona a otra. Ideas similares a la
de Kundalini y a la del sistema de los chakras también existen entre las tribus de Norteamérica. Los hopis
conocen centros de energia psiquica que se parecen mucho a los chakras. Joseph Campbell solia sefialar
elementos similares en las pinturas sobre arena de los indios navajo. Sistemas semejantes se encuentran en el
budismo tibetano, el yoga taoista, el zen coreano y el sufismo. Sin embargo, la activacion de Kundalini no es un
fendmeno privativo de las tradiciones orientales. En la tradicion cristiana, manifestaciones que se asemejan a
Kundalini han sido descritas durante la llamada oracion de Jesis o Hesicasmo. Signos inequivocos del
despertar de Kundalini han sido observados ultimamente en miles de occidentales modernos. Gopi Krishna, un
maestro de fama mundial de Kashmir, quien experimentd personalmente una profunda y dramética crisis
Kundalini, dedicé muchos afios de su vida a alertar al mundo occidental sobre la existencia e importancia de
este fendmeno. El mérito de haber atraido la atencion de los circulos profesionales de Occidente hacia la idea
de Kundalini es del psiquiatra y oculista californiano Lee Sanella. En su libro precursor en la materia, The
Kundalini Experience: Psychosis or Trascendence, describe la forma en que se da el despertar de Kundalini en
nuestra cultura, desde el punto de vista de la medicina occidental. Sandia enfatizé la importancia médica del
sindrome Kundalini. Sefiala que puede estimular muchos problemas psiquiatricos y aun médicos, tales como
psicosis, histerias, desérdenes de la vista, ataques cardiacos, enfermedades gastrointestinales, infecciones
pelvianas, epilepsia y hasta esclerosis multiple. Por estas razones, Sandia considera que un examen médico a
cargo de un clinico informado es particularmente importante en este tipo de emergencia espiritual.

EXPERIENCIAS CERCANAS A LA MUERTE

Entonces vi toda mi vida en varias imagenes, como en un escenario, a cierta distancia de mi. Me vi como el
personaje principal de la obra. Todo estaba transfigurado como por una luz celestial, todo era hermoso, sin
ninguna pena ni ansiedad ni dolor. Los recuerdos de experiencias muy tragicas que habia tenido eran claros
pero no me causaban tristeza. No sentia ni conflictos ni ansiedad, los conflictos se habian transfigurado en
amor. Pensamientos elevados y armonio SOS dominaban y unian cada imagen, y una musica como celestial,
una calma divina, llené mi alma. Me vi rodeado por un cielo azul con delicadas nubecillas rosadas y violetas.
Me sumergi en todo esto suavemente, sin dolor alguno, y vi que caia libremente y bajo mio habia un campo
nevado... Luego escuché un golpe sordo y terminé de caer. Albert Heim describe asi su caida casi fatal en los
Alpes suizos.

La muerte es una de las pocas experiencias universales de la existencia humana. Es el acontecimiento mas
predecible de nuestra vida, y el mas misterioso. Desde tiempos inmemoriales, la realidad de nuestra mortalidad
ha sido una fuente inextinguible de inspiracion para artistas y misticos. La idea de la supervivencia de la
conciencia después de la muerte y la del viaje pdstumo del alma aparece en la literatura folclérica, mitoldgica y
espiritual de todos los tiempos y culturas. Hay escrituras sagradas especiales dedicadas a la descripcion y el
analisis de las experiencias relacionadas con la muerte y el morir. En el pasado, los cientificos occidentales
ignoraban la llamada “mitologia funeraria”, ya que consideraban que era también producto de la fantasia y la
imaginacion de los pueblos primitivos, incapaces de enfrentar y aceptar la realidad de su mortalidad. Esto
empezo6 a cambiar dramaticamente luego de que Elisabeth Kiibler-Ross atrajo la atencion profesional al area
de la muerte y el morir, y Raymond Moody publicé su libro La vida después de la vida, de enorme éxito. El
trabajo de Moody se basaba en los relatos de ciento cincuenta personas que habian experimentado la cercania
de la muerte; en esencia, confirmaba las descripciones que se encuentran en los libros de los muertos tanto

35



tibetano como egipcio, en la Ars Morendi europea, y otras guias para morir similares de otros tiempos y
culturas. Resulté claro que el proceso de morir puede estar relacionado con un viaje interno extraordinario a las
regiones transpersonales de la psique. Aunque hay variaciones de persona en persona, las experiencias de la
gente que estuvo muy cerca de la muerte parecen seguir un patrén general. La vida entera hasta ese punto se
puede rever como una pelicula in creiblemente condensada y vivida en cuestién de segundos. La conciencia
es capaz de separarse del cuerpo y moverse con gran independencia y libertad. En algunas ocasiones flota
sobre la escena del accidente y observa con curiosidad y un desapego entretenido, y en otras viaja a lugares
muy distantes. Mucha gente experimenta el paso por un tunel o embudo oscuro hacia una fuente de luz cuya
radiancia y brillo estdn mas alla de la imaginaciéon humana. Esta luz es de tina belleza exquisita y sobrenatural
y esta dotada de caracteristicas personales definidas. Irradia u n amor infinito que todo lo abraza, el perdén y la
aceptacion. Moody utiliza el término Ser de Luz para describir la naturaleza de esta experiencia; mucha gente
se refiere a ella explicitamente como Dios. Este encuentro es un intercambio personal e intimo que entrafia
profundas lecciones sobre la vida y las leyes universales; se provee asi un contexto en el que es posible
observar la propia vida que ha pasado y evaluarla de acuerdo a estos patrones cosmicos. A la luz de esta
nueva informacion, uno toma la decisién de volver o no a la realidad ordinaria. La gente que ha tenido esta
experiencia y ha vuelto a la vida generalmente lo ha hecho con una profunda de terminacién de vivir en una
forma congruente con los principios que ha aprendido. Las experiencias cercanas a la muerte pueden resultar,
entonces, poderosos catalizadores del despertar espiritual y de la evoluciéon de la con ciencia. Un encuentro
con esta fuente transpersonal bajo la forma de este Ser de Luz produce profundos cambios en la personalidad,
muy similares a los efectos posteriores a las experiencias cumbre espontaneas que des cribe Maslow: un
aumento en la autoestima y la confianza en uno mismo, y un menor interés en el status, el poder y los bienes
materiales. Se asocian a menudo una alta apreciacion de la naturaleza y la vida, una gran preocupacioén por lo
ecolégico y un acrecentamiento del amor por el resto de los seres humanos. Sin embargo, la consecuencia
mas notoria es el surgimiento de una espiritualidad de cualidad universal, ya que trasciende los intereses
separatistas del sectarismo religioso y se asemeja a lo mejor de las tradiciones misticas y las grandes filosofias
espirituales de Oriente, en lo que hace a su cualidad abarcadora y a la trascendencia de las fronteras comunes.
Las experiencias de este tipo les ocurren a un tercio de las personas que corren el peligro de perder la vida. Se
dan independientemente del sexo, edad, inteligencia, nivel de educacion, creencias religiosas, afiliacion a una
religidon u otras caracteristicas similares. Tampoco parece importar si hay dafo biolégico o no; muchas veces,
so6lo el estar expuesto a una situacion en la que uno podria perder la vida es suficiente. La razén por la cual
este tipo de vivencia frecuentemente produce una emergencia espiritual, es porque implica un cambio abrupto
y un vuelco profundo en la experiencia de la realidad en personas que no estan preparadas. Un accidente
automovilistico en la hora pico de trafico o un ataque al corazén cuando se practica aerobismo son capaces de
catapultar a una persona hacia una aventura visionaria fantastica en cuestion de segundos. Por desgracia, la
gente que asiste al accidentado en estos casos no se percata de que estas emergencias tienen una dimension
espiritual y psicolégica muy importante. Moody anotd, por ejemplo, que en sélo uno de los ciento cincuenta
casos estudiados por él, el médico que atendié a la persona tenia conocimiento de lo que era una experiencia
de cercania con la muerte. Esto es sorprendente, dado que la medicina es la disciplina que maneja
profesionalmente y a diario la muerte y el morir. La situacién ha cambiado desde que se publico el libro de
Moody, y muchos otros cientificos han confirmado y profundizado en sus hallazgos originales. Sus resultados
fueron publicados en libros muy conocidos y aparecieron repetidas veces en los medios de comunicacion
masivos. Los profesionales ahora tienen un conocimiento intelectual del fendmeno que rodea a este tipo de
experiencias, asi como también la gran mayoria de sus pacientes. Desafortunadamente, esta informacion aun
tiene que encontrar una suficiente aplicacion en el trabajo clinico de todos los dias con la gente que atraviesa
estas emergencias.

SURGIMIENTO DE «RECUERDOS DE VIDAS PASADAS»

El proceso afectaba profundamente a la paciente, y describié como estaba inmersa en una violenta batalla en
la antigua Persia. De pronto, sintié un dolor agudo en el pecho a causa de una flecha. Yacia en el suelo, moria
en el polvo, en un dia de calor. En el ciclo azul sobre su cabeza, vio a los buitres acercandose en grandes
circulos. Aterrizaron y la rodearon, esperando que muriera. Estando todavia con vida, algunos de ellos se
acercaron y empezaron a arrancar pedazos de su carne. Gritando y golpeando a su alrededor, ella peleaba una
batalla desesperada pero ya perdida contra las aves de rapifia. Finalmente, se rindi6, y muri6é. Cuando salié de
esta experiencia, estaba libre de su fobia a los pajaros y las plumas, que la habia atormentado durante muchos
anos. Una regresion hipnética descrita en The Adventure of Self Discovery, por Stanislav Grof.

Un tipo de fendmeno transpersonal merece una especial atencién, dados su importancia practica y el papel
clave que ha tenido en las religiones de muchas culturas: se trata de los llamados recuerdos de vidas pasadas,
o experiencias karmicas. Son una de las manifestaciones mas vividas y draméaticas de los estados alterados de
conciencia. Consisten en secuencias de vivencias que ocurren en otros periodos histéricos y/u otros paises. A
menudo se trata de acontecimientos de una fuerte emociéon y que retratan con sorprendente detalle a sus
protagonistas, sus escenarios y sus circunstancias histéricas. Una caracteristica importante de las experiencias
karmicas es la conviccion de que estos acontecimientos son recuerdos personales de una vida anterior. Ya sea
que consideremos a estas experiencias como evidencia en favor de la reencarnaciéon o no, son fenédmenos
psicolégicos importantes, con un potencial curativo de transformacion muy grande. Experiencias de es te tipo

36



han sido las que inspiraron los conceptos de renacimiento y de la ley del karma en la India. De acuerdo con
estas ensefanzas, nuestra existencia no se limita a una vida sino que consiste en una larga cadena de re
encarnaciones sucesivas. En general no se recuerdan las reencarnaciones previas, excepto en ocasiones
especiales en las que recuerdos aislados de acontecimientos importantes de nuestras vidas pasadas emergen
a nuestra conciencia. Sin embargo, somos responsables de nuestros actos en todas ellas: por los efectos
inexorables de la ley del karma, nuestra vida actual se forma de acuerdo a los méritos y deudas de las
precedentes y, a su vez, nuestras acciones actuales influyen en nuestras futuras reencarnaciones. Para
apreciar la importancia psicolégica de las experiencias de vidas pasadas, debemos notar que el concepto de la
reencarnacion en el que se basan esta presente en la mayoria de las culturas antiguas y preindustria les. Es la
piedra fundamental de los grandes sistemas espirituales de la India: hinduismo, budismo, jainismo y sikhismo, y
del vajrayana tibetano. El amplio espectro de otras culturas y grupos que han compartido la creencia en vidas
pasadas es muy rico: incluye a los antiguos egipcios, los in dios americanos, los parsis las culturas de la
Polinesia y el culto érfico de la antigua Grecia. Casi todos ignoran que existian ideas similares en el
cristianismo antes del afio 553 de nuestra era, cuando fueron censuradas por un concilio especial en
Constantinopla, bajo el reinado del emperador Justiniano, conectado con las ensefianzas del padre Origenes.
Otro aspecto importante de los recuerdos de vidas pasadas es su extraordinario potencial terapéutico y
transformador, confirmado en reiteradas ocasiones por psicoterapeutas e investigadores de la conciencia que
estudian estados alterados. Cuando el contenido de la experiencia karmica termina de hacerse consciente, es
capaz de explicar muchos aspectos de otra manera incomprensibles de la vida cotidiana de una persona.
Dificultades para relacionarse con ciertas personas, miedos inexplicables, de sagrados y atracciones
particulares, asi como oscuros problemas emocionales y psicosomaticos parecen adquirir sentido como cargas
karmicas de una vida anterior, y suelen desaparecer cuando la experiencia se completa. Hemos observado
repetidamente el alivio o la total eliminacién de graves dolores psicosomaticos, depresiones, fobias, asma
psicogénica, jaquecas y otros problemas que anteriormente resistian a una variedad de tratamientos
convencionales, luego de que una persona ha revivido una “vida anterior’. Los recuerdos de vidas pasadas
también pueden convertirse en una fuente de considerables problemas. Cuando estan cerca de lo consciente,
pero no lo suficiente como para manifestarse por completo, suelen tener un profundo impacto en la psique y
causar dificultades emocionales y fisicas serias. La persona en cuestion experimentara, en diferentes partes
del cuerpo, sensaciones raras que no tienen una base en la realidad cotidiana. Puede notar temores
infundados hacia cierta gente, lugares, o, por el contrario, irresistibles atracciones. Se puede llegar a sentir
dolores agudos en el cuerpo o sensaciones de ahogo para las que no hay causa médica, y la imagen de una
cara, un lugar o un objeto desconocidos emergera recurrentemente a la conciencia. Todos estos elementos son
partes significativas de un patrén karmico que no ha salido a la superficie por completo, y que, experimentadas
fuera de contexto, pareceran incomprensibles y completamente irracionales. En nuestros talleres vivenciales,
durante sesiones de Respiracion Holotropica, mucha gente fue capaz de identificar, revivir en su totalidad y
resol ver varios recuerdos de vidas pasadas que durante meses o afnos habian sido el origen de serias
dificultades emocionales. Se pueden dar otros problemas cuando una experiencia karmica fuerte te empieza a
emerger a la conciencia en el medio de la vida cotidiana y perturba profundamente su funcionamiento normal.
Quizas se sienta el impulso de llevar a cabo ciertos elementos del tema karmico a fondo, antes de que se
hagan conscientes por completo, sean comprendidos y “completados”. Hemos visto casos en los que
individuos bajo la influencia de algun recuerdo de una vida pasada identificaban a ciertas personas de su vida
actual como sus parejas karmicas, ya fueran enemigos o almas gemelas. Como consecuencia, las asediaban,
o bien en busca de un enfrentamiento o bien en busca de una conexion. Tales situaciones pueden causar
mucha confusién e incomodidad. La vivencia completa de una fuerte experiencia karmica no significa el fin de
los problemas. Aun cuando el proceso interno llegue a su fin y se hayan aceptado sus implicancias, existe la
posibilidad de que algunas Personas se encuentren ante un desafio adicional. Han experimentado pro fundas e
importantes realidades extrafias a nuestra cultura y tienen la tarea de reconciliarlas con la visién del mundo
tradicional de la civilizacion occidental. Sin embargo, puede resultar facil para quienes no estan comprometidos
con una filosofia bien organizada o una cosmovisién cientifica, ya que encontraran la experiencia interesante,
reveladora y benéfica, y aceptaran la informacién nueva sin sentir demasiada necesidad de analizarla. No
obstante, aquellos individuos con una orientacion fuertemente intelectual y una inversion grande en la
comprension racional quizas sien tan que estan pisando en falso, que el suelo ya no es tan sélido bajo sus
pies. Tal vez entren en un periodo de desagradable confusion, como resultado de haber vivido algo tan
convincente e importante que amenaza con socavar € invalidar su sistema de creencias.

RENOVACION PSICOLOGICA POR UN RETORNO AL CENTRO

La imagineria religiosa describia al paciente como a otro Cristo luchando contra el Demonio; al igual que Cristo,
iba a ser sacrificado y resurgiria. El jardin del Edén figuraba con preeminencia: era ocupa do a la vez por el
Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, pero luego usurpado por el Demonio. Historias entretejidas con lo anterior
hablaban de cuatro reyes en los cuatro puntos cardinales, y un conflicto enorme entre el rey del norte y el rey
del sur. Como un héroe mitico, el paciente se encontré a si mismo realizando grandes prodigios. Como el rey
Ricardo Corazén de Ledn, maté a un tigre y estrangulé a una serpiente a los pocos momentos de nacer. Como
un héroe japonés, tomo la forma de una serpiente y adquirio el “terrible poder de devolver el golpe”; maté a una

37



tarantula que era una madre japonesa vestida para la batalla y vencié a varios monstruos. John Perry, The Far
Side of Madness

Esta importante crisis de transformacion ha sido descrita por un psiquiatra y analista jungueano de California,
John Perry, quien le dio el nombre de proceso de renovacion. La experiencia de Perry con este tipo de crisis
proviene de sus muchos afos como psicoterapeuta de gente joven con episodios agudos de estados alterados
de conciencia. A estas personas se les permiti6 e impuls6é a atravesar el proceso sin medicaciéon supresiva.
Perry también fundd un sitio especialmente disefiado que hizo factible su acercamiento: estaba en San
Francisco y lo llamé “Diabasis. Quienes estdn inmersos en el proceso de renovacidon viven secuencias
draméticas con enormes energias que se dan a una escala que hace a estos individuos sentirse en el centro de
acontecimientos que tienen una importancia planetaria y hasta césmica. Su psique se vuelve un campo de
batalla fantastico, en donde las fuerzas del Bien y del Mal se enfrascan en un combate universal que parece
critico para el futuro del mundo. Estos estados visionarios parecen mostrar la historia en reversa, llevando a
estas personas mas y mas atras hasta sus propias raices, hasta los origenes de la humanidad, la creacion del
mundo, el estado pristino e ideal del paraiso. Esto suele relacionarse con la conviccion de que este proceso les
ofrece la oportunidad de corregir algunos errores serios y accidentes del pasado, tanto individual como
universal, y asi crear un mundo mejor. Otro aspecto importante del proceso de renovacién es una gran
preocupacion por la muerte, en muchas formas distintas. En este tipo de crisis tal vez se sienta que es esencial
comprender la naturaleza de la vida y de la muerte, y qué funciones cumplen éstas en el orden universal.
Quizas se crea tener una conexion con los muertos y los ancestros. La idea del asesinato ritual, el sacrificio y el
martirio parece Particularmente un portante y atractiva. Para quienes atraviesan esta renovacién radical
psicoldgica, el problema de los opuestos es también una cuestién de especial interés. Les fascinan las
diferencias entre los sexos, el cambio sexual, la homosexualidad y la trascendencia de la polaridad sexual.
Cuando se permite que el episodio avance mas alla de la confusion inicial, las experiencias se vuelven mas y
mas placenteras, y se pasa gradualmente a una resolucién. Entonces el proceso culmina con la experiencia del
“matrimonio sagrado”: la unién gozosa con la pareja ideal, la que puede ser tanto una figura arquetipica
imaginaria como una persona idealizada (le la propia vida en quien se provecta este rol. El matrimonio sagrado
tal vez tenga como protagonistas a Adan y Eva) el Rey y la Reina) el Sol y la Luna, Shiva y Shaku, y pares
similares; usualmente significa que los aspectos masculino y femenino de la personalidad estan llegando a un
nuevo equilibrio psicolégico. En las mujeres, puede tomar la forma de un matrimonio sagrado con Cristo. En
este momento, el proceso parece llegar al centro o principio organizador de la mente a la que Jung se referia
como el Si Mismo. Este centro transpersonal representa nuestra naturaleza mas profunda y verdadera y
probablemente se relacione mucho con la idea hindu de Atman-Brahman, lo Divino en el interior. En estados
visionarios, el Si Mismo aparece bajo la forma de una fuente de luz radiante de una belleza sobrenatural,
piedras y metales preciosos, perlas brillantes, joyas exquisitas y otras variantes simbdlicas. Quienes se
conectan con esta region gloriosa en su interior a menudo interpretan este logro como una apoteosis personal,
un acontecimiento césmico que los eleva a un exaltado rol humano, o los coloca por encima de la condicion
humana directamente; son el gran lider, el salvador del mundo o hasta el Sefior del Universo. Quizas crean que
han conquistado a la muerte y sientan un profundo renacimiento espiritual. En este contexto, las mujeres
suelen experimentar que dan a luz a un nifio divino con alguna misién extraordinaria, mientras que los hombres
a menudo suelen sentir que renacen con este nuevo rol. En la medida en que el proceso de renovacién se
completa e integra, las visiones traen imagenes de un nuevo mundo ideal: algun tipo de sociedad armoénica
gobernada por el amor y la justicia que ha triunfado al derrotar a sus vicios y males. En este orden final, el
numero cuatro juega un papel importante: en la psicologia jungueana, este nimero es visto como un simbolo
arquetipico del Si Mismo y la completud. El drama final tal vez involucre a cuatro reyes, cuatro paises o cuatro
partidos politicos. Esto suele aparecer en los dibujos espontaneos con motivos de cuatro hachas, cuatro
cuadrantes, cuatro puntos cardinales o cuatro rios. La aparicion de la cuadratura del circulo parece ser una
indicacion importante de que el proceso esta llegando a una resolucion exitosa. Al disminuir la intensidad de las
experiencias, la persona se da cuenta de que todo este argumento era una transformacion psicolégica que
estaba limitada al mundo interior, y se encuentra lista para volver a entrar en la realidad cotidiana. Para un
observador que no posee esta informacion, las experiencias de la gente que se ve envuelta en un proceso de
renovacion parecen extrafias y extraordinarias, y es logico atribuirlas a algun proceso exético o a una
enfermedad seria que afecta el funcionamiento del cerebro. No obstante, Perry no se dejé engafiar por lo poco
usual de las experiencias. Comenz6 su tarea con conocimientos sdlidos de la psicologia jungueana y
conocimientos culturales enciclopédicos. Al permitir que estas experiencias siguieran su curso natural, pronto
fue capaz de reconocer a este pro ceso como curativo y restaurador por su propia naturaleza. Entre las
contribuciones mas importantes de Perry se halla la idea de que el proceso de renovacion tiene un profundo
significado y un orden, y esté relacionado con importantes aspectos de la historia de la humanidad. El se dio
cuenta de que las secuencias experimentadas por sus pacientes en sus episodios agudos eran idénticas a los
argumentos rituales que se dramatizaban en los festejos de Ao Nuevo de todas las grandes culturas del
mundo, en el tiempo en que los reyes eran considerados en carnaciones de la divinidad. Las raices mitologicas
de estas experiencias y su conexién con la historia del mundo seran exploradas en el capitulo 6. El potencial de
curacioén y transformacién del proceso de renovacion, asi como su conexiéon con una etapa importante de la
historia de la cultura humana, hacen altamente improbable que se trate del producto erratico de una
enfermedad mental. Perry nos brinda una explicaciéon que es totalmente distinta de la que ofrece la psiquiatria;

38



de acuerdo con él, este proceso significa un gran paso en direccién a lo que Jung llamé “individuacion”: la
expresion de nuestro potencial mas profundo.

LA CRISIS CHAMANICA

Existe un poder al que llamamos Sila, al cual no se lo puede explicar con palabras simples. Un gran espiritu,
que sostiene al inundo y al dima y a toda vida sobre la tierra, un espiritu tan poderoso que lo que dice a la
humanidad no es a través de palabras simples, sino a través de la tormenta y la nieve y la lluvia y la furia del
mar; todas las fuerzas de la naturaleza a las que temen los seres humanos. Pero también tiene otra forma de
comunicarse: a través de la luz del sol, y los nifios pequefos jugando en su inocencia, ajenos a todo... Nadie
ha visto a Sila; su lugar es un misterio, ya que esta a la vez entre nosotros e indeciblemente lejos. Un chaman
esquimal, tal como lo relaté al explorador Knut Rasmussen

Esta forma de transformacion psicoespiritual se asemeja mucho a las crisis de iniciacion de los chamanes: los
lideres curativos y espirituales de muchos pueblos aborigenes. Los antropdélogos llaman “enfermedad
chamanica” a los episodios de estados alterados de conciencia que marcan el comienzo de la carrera curativa
de muchos chamanes. Aunque es la forma mas antigua de crisis de transformacion, seria un error considerarla
un fendmeno que se limita a un pasado remoto o a culturas exdticas llama das “primitivas”. En repetidas
ocasiones hemos visto experiencias similares en americanos, europeos, australianos y asiaticos de hoy en dia;
ya en episodios que se dan espontaneamente y duran varios dias, ya en secuencias breves y transitorias
durante sesiones psicodélicas de la Respiracion Holotropica. En este contexto, describiremos la naturaleza de
la crisis chamanica como un tipo importante de emergencia espiritual. En el capitulo 6, exploraremos el
chamanismo como fendmeno histérico y cultural. Las aventuras visionarias de este tipo generalmente implican
un viaje al otro mundo: al reino de los muertos. Alli uno es atacado por entidades demoniacas, maléficas y
expuesto a pruebas inimaginables que culminan con la experiencia de la muerte, el desmembramiento y la
aniquilacion. Al igual que en las crisis chamanicas, la aniquilacion final puede experimentarse como ser muerto,
deshecho en pedazos o tragado por animales especificos que funcionan como iniciadores. Los mismos
animales quizas aparezcan mas tarde con el rol de guias espirituales, protectores y maestros. A esta
experiencia de aniquilacion total suelen seguirle una resurreccion, un renacimiento y el ascenso a las regiones
celestiales. Este proceso de muerte y renacimiento psicolégico parece intimamente ligado a revivir el trauma
del nacimiento biolégico, aunque esta conexién de ninguna manera explica totalmente a la crisis chamanica.
También es caracteristico un amplio espectro de experiencias transpersonales que brindan una percepcion
muy profunda de zonas y dimensiones de la realidad que de ordinario permanecen escondidas para el
entendimiento e intelecto humanos. Algunas ideas transmiten una profunda conexion y armonia con las
energias creadoras del universo, las fuerzas de la naturaleza y el mundo de los animales y las plantas; otras
revelan diversas deidades, guias espirituales y, en especial, animales de poder, ayudantes y protectores bajo
forma animal. La gente que experimenta secuencias de esta clase siente una conexién especial con la
naturaleza: con el océano, los rios, las montafias, los cuerpos celestes y las distintas formas de vida. A muchos
los acomete una subita inspiracion artistica gracias a la que reciben poemas, canciones o ideas para rituales a
realizar. Muchas veces algunos de estos rituales son, de hecho, idénticos a los que practican los chamanes de
diversas culturas. Asi como los chamanes, algunas personas desarrollan una percepcioén inusual del origen de
los desérdenes emocionales y psicosomaticos, asi como la forma de detectarlos y curarlos.

EL DESPERTAR DE LA PERCEPCION EXTRASENSORIAL

(APERTURA PSIQUICA)

Entonces miré de nuevo. Algo andaba mal. Esta pared no tenia ventanas, ni muebles contra ella, ni puertas. No
era una pared de mi habitacion. Y sin embargo, me resultaba conocida. La identifiqué al instante. No era una
pared, era el cielo raso. Estaba flotando de cara al cielo raso, balanceandome con suavidad con cada
movimiento que realizaba. Di vueltas en el aire, asombradisimo, y miré hacia abajo. Alli, en la luz tenue debajo
mio, estaba la cama. Habia dos personas en ella. A la derecha estaba mi esposa. Junto a ella habia alguien
mas. Ambos parecian dormidos. A quién iba yo a sofiar durmiendo junto a mi mujer? Miré mas de cerca) y el
shock fue enorme. jYo era quien estaba en la cama! Robert Monroe, Journeys Out of the Body

Muchas tradiciones espirituales y escuelas misticas describen el surgimiento de varias habilidades
paranormales como un estadio natural pero potencialmente peligroso en el desarrollo de la conciencia. La
fascinacion y la obsesion con los fendmenos psiquicos son consideradas como trampas peligrosas para el ego
del buscador, y una distraccion desafortunada de las metas espirituales genuinas. En los estadios mas
avanzados que le siguen a sobreponerse a este obstaculo, un aumento de la intuiciéon y las habilidades
psiquicas tal vez se conviertan en una parte integral de la vida. En ese momento, ya estan integradas a la
nueva cosmovisién mistica y no presentan problemas. Por lo tanto, no debe sorprendernos que un aumento
considerable en la capacidad intuitiva y en los sucesos de tipo paranormal suelan resultar concomitantes a
varios tipos de emergencia espiritual. Practicamente cualquier tipo de experiencia transpersonal puede, bajo
ciertas circunstancias, proveer de sorprendente informacion, que seguramente el individuo no podria haber
adquirido de forma convencional y que parece poseer un origen paranormal. Ademas de esto, muchas
personas en crisis de transformacién cuentan acerca de instancias especificas de percepcion extrasensorial,
como la visién de lugares remotos, la precognicion, la telepatia y otros fenébmenos paranormales. Sin embargo,
en ocasiones la cantidad de informacion de fuentes no ordinarias se vuelve tan arrolladora y confunde tanto

39



que se convierte en un problema. Las formas mas extremas y dramaticas de manifestacion de la apertura
psiquica son las experiencias extracorporales. Aqui la conciencia parece separarse del cuerpo, asume distintos
grados de independencia y libertad, y adquiere la habilidad de percibir al medio sin la intervencion de los
sentidos. La gente que vive tales estados descarnados es capaz (le observarse a si misma desde el cielo raso,
ver acontecimientos en otras partes del edificio o “viajar’ a varios sitios lejanos y percibir con exactitud lo que
alli ocurre. Como veremos mas adelante, tales estados son especialmente frecuentes en situaciones de
cercania con la muerte, donde su autenticidad ha sido confirmada por muchos estudios clinicos sistematicos.
Otro fendbmeno extrasensorial que a menudo se da en las personas que experimentan una dramatica apertura
psiquica es la capacidad de sintonizar tan profundamente con los estados internos de otros que llegan a la
telepatia. Sus percepciones resultaran llamativamente exactas y puede que inclusive toquen ciertas areas que
la gente normalmente prefiere ocultar. En una crisis, mucha gente tiende a verbalizar sin ninguna
discriminacion todo lo que percibe telepaticamente, lo que ofende e irrita a quienes las percepciones tocan y
agrava aun mas una situaciéon ya de por si tensa. En ocasiones, éste puede ser uno de los factores que
determine un hospitalizacidén innecesaria. En algunos casos, las personas que atraviesan una emergencia
espiritual tienen varias formas y grados de percepcion del futuro. A veces se ven acontecimientos que estan
prontos a ocurrir; otras, se trata de lo que ocurrira en un futuro remoto. Puede que también sepan lo que esta
ocurriendo en otros lugares del mundo, en particular si se trata de sitios donde hay seres queridos. La
frecuencia y la acumulacion de tales eventos paranormales tal vez resulten muy atemorizantes y perturbadoras,
ya que socavan la nocién de realidad que prevalece en las sociedades industriales. Otra experiencia que suele
provocar serios problemas es la pérdida ocasional de la propia identidad y la identificacion canalizadora con
otras personas. Tal vez se asuman la imagen corporal de la otra persona, sus posturas, sus gestos, la
expresién de su cara, sus emociones y hasta sus procesos de pensamiento. Los chamanes experimentados,
los canalizadores y los curadores espirituales son capaces de entrar en tales estados a voluntad y utilizarlos
para adquirir un conocimiento sobre los problemas de otras personas, diagnosticar y curar varias
enfermedades. Pero quienes no estan preparados son tomados por sorpresa cuando estos fendmenos ocurren
de manera subita y sin haberlos buscado. Es probable que sientan que la pérdida del control y de la
personalidad que traen aparejados es terrible. A menudo esta gente cuenta que sus vidas estan llenas de
extraordinarias coincidencias que conectan los elementos de su realidad interna, como suefios y visiones, con
acontecimientos de la vida cotidiana. El primero en reconocer este fenomeno fue C. G. Jung, quien lo llamé
sincronicidad. El definié a la sincronicidad como un principio acausal de conexién que explica coincidencias
significativas que relacionan a individuos y a situaciones distantes en el tiempo o en el espacio. Una
extraordinaria sincronicidad acompana a varias formas de emergencia espiritual, pero ésta parece ser
especialmente comun en las crisis de apertura psiquica. La psiquiatria convencional insiste en explicaciones
estrictamente causales, y aun no ha aceptado el fendmeno de la sincronicidad. Los psiquiatras a menudo
desestiman cualquier alusion a coincidencias significativas como una percepcion distorsionada y una mala
interpretacion de los hechos a causa de un proceso patolégico. El término técnico utilizado en este contexto es
“la ilusion de la referencia”, lo que significa que la persona ve conexiones alli donde no las hay. En la imagen
newtoniana-cartesiana del universo, no hay lugar para las coincidencias significativas; toda coincidencia
improbable es, o bien un acontecimiento casual, o bien real, solamente en la mente del que la percibe. La
investigacion transpersonal ha demostrado que, en el proceso de la apertura espiritual, es muy comun
experimentar sincronias genuinas en el sentido que Jung les daba. Todos aquellos que tienen acceso a los
hechos (tanto sobre las experiencias internas como sobre los hechos correspondientes en el mundo externo)
reconocen la naturaleza extraordinaria de estas situaciones. Las conexiones son muy especificas,
profundamente significativas y, a menudo, hasta contienen un cierto sentido del humor césmico. Considerando
todo esto, es altamente improbable que tales coincidencias puedan entenderse en términos causales o sean
unicamente producto del azar. En la actualidad, el concepto de sincronicidad no esta limitado a la psicologia.
Muchos cientificos de avanzada, incluso los fisicos que estudian el quantum y la relatividad, han abrazado el
principio de la sincronicidad como una alternativa importante a las explicaciones estrictamente causales. La
acumulacioén de sucesos paranormales de distinto tipo puede ser muy perturbadora. Cuando episodios de esta
clase se vuelven tan arrolladores y convincentes que se hace dificil ignorarlos, la situacion se torna muy
atemorizante, ya que los viejos fundamentos de la seguridad han sido destrozados y uno se siente como un
recién llegado, completamente ingenuo y desinformado, en un mundo desconocido y misterioso. En el
momento en que uno empieza a habituarse y a sentirse como do con acontecimientos y habilidades
paranormales, tal vez se enfrente con problemas de otro tipo. Es muy facil fascinarse con la apertura del reino
de los fenédmenos psiquicos, e interpretarla como logro que indica la propia superioridad, un llamado especial.
Ya que la meta del camino espiritual es trascender el ego, tal actitud representa un grave peligro de que el ego
se agrande y se “infle”.

LA COMUNICACION CON GUIAS ESPIRITUALES Y LA CANALIZACION (CHANNELING)

No creo que yo pudiera obtener el equivalente al libro de Seth por mi propia cuenta. Este libro es la forma que
utiliza Seth para demostrar que la personalidad humana es multidimensional, que existimos en muchas
realidades a la vez, que el alma o ser interno no es algo se parado de nosotros, sino el mismo medio por el cual
existimos... Seth puede ser una invencion, tanto como este libro. Si esto es asi, es un excelente caso de arte

40



multidimensional, realizado a un nivel tan rico del inconsciente que el “artista” no se da cuenta de su propio
trabajo y esta tan intrigado sobre él como los demas. Jane Roberts, Seth Speaks.

En estados alterados de conciencia, es posible asumir roles diferentes de acuerdo con las distintas entidades y
situaciones que se encuentren en el mundo interno. Se puede ser un observador desvinculado, participar
activamente en las secuencias o identificarse directamente con varios elementos de la “estenografia”. Sin
embargo, a veces se entra en contacto con una entidad que aparentemente esta separada y es independiente
de los propios procesos internos. Esta entidad brinda una relacion personal y continua, ya que juega el rol de
guia, protector o fuente superior de informacion. En la literatura sobre fenédmenos paranormales, a tales figuras
se las llama guias espirituales. En algunos casos, el sujeto es capaz de reconocer la naturaleza de es tos
seres; en otros, los guias espirituales se presentan a si mismos y explican de dénde vienen y cuél es su mision.
Con frecuencia parecen ser seres descarnados, entidades sobrehumanas o deidades que habitan en planos
mas altos de conciencia y poseen una sabiduria extraordinaria. En ocasiones se parecen a los seres humanos,
pero en otras se ven como fuentes de una luz radiante. También hay casos en los que no aparecen con una
forma detectable, pero se siente su presencia. Se comunican con sus protegidos de forma directa a través del
pensamiento u otros medios extrasensoriales. Ocasionalmente, tienen voz humana y envian mensajes
verbales. Un ejemplo especial de las experiencias de este tipo es la canalizacién (“channeling”), un fendmeno
que en afos recientes se ha puesto de moda entre el p norteamericano y ha sido cubierto extensamente por
los medios masivos de comunicacion: una persona se convierte en el me dio, el canal por el cual los mensajes
de una fuente supuestamente fuera de su conciencia individual se transmiten hablando en trance, por escritura
automatica o transmisién telepatica. La calidad del material que se transmite varia, y la cuestion de cuél es en
ultima instancia el origen de la informacién ha dado pie a muchas especulaciones y conjeturas. No obstante, la
canalizacion puede ser una experiencia curativa y transformadora para el que la recibe, y la informacién
transmitida por este medio con frecuencia ha sido valiosa para otros como una guia para el crecimiento
personal y la evolucién de la conciencia. La canalizacién ha jugado un papel importante en la historia de la
humanidad. Entre las ensefianzas transmitidas por este medio se cuentan muchos textos de enorme influencia
cultural, como los antiguos Vedas de la India, el Coran, y el Libro del Mormén. Muchos pasajes en el texto
sagrado del Zoroastrismo, el Zend-Avesta y en la Biblia se originaron por experiencias de este tipo. Entre las
fuentes importantes de canalizacion del siglo XX existe una entidad que se llamé a si misma “El Tibetano”;
tanto Alice Bailey como Madame Blavatsky lo reconocieron como la fuente de sus escritos espirituales. El
psiquiatra italiano Roberto Assagioli le acreditaba a la misma entidad la real autoria del sistema psicoldgico
llamado psicosintesis. Durante su vida, C. G. Jung tuvo varias experiencias transpersonales. La mas
importante se produjo cuando “recibié” su famoso texto Siete sermones para los muertos; la entidad que lo
inspiréd se presentdé como el gndstico Basilides. Jung también tuvo experiencias fuertes con el espiritu guia
Philemon, y dejé un cuadro que lo retrata. Sus experiencias con esta entidad lo convencieron de que distintos
aspectos de la psique pueden asumir funciones completamente auténomas. Uno de los mas famosos libros
que provienen de este tipo de fuente es el best-seller El curso de los milagros, muy bien considerado, tanto por
legos como por profesionales, que lo utilizan como base para conferencias, seminarios y cursos. Fue recibido
por Helen Schucman y dictado por una entidad que dijo llamarse Cristo. Schucman era una psicéloga con una
preparacioén tradicional: atea, no creia en lo paranormal y contaba con una sdlida posiciéon universitaria, y
buenas credenciales profesionales. Cuando comenzé a oir una voz interior que le transmitid informacién que
era totalmente nueva para ella, entré en un estado de profunda crisis conceptual y dudé de su salud mental. La
razoén principal por la que tales experiencias disparan crisis muy se rias es que, tradicionalmente, la sociedad
occidental, sélo pone en ridiculo y diagnostica como patolégicos a los fendmenos de este tipo. Sin embargo, no
es facil para quien recibe los mensajes ignorar y descartar sus experiencias, por su extraordinaria naturaleza y
la calidad de la informacién que puede ser recibida. Por ejemplo, en ocasiones la canalizacion puede brindar
datos absolutamente exactos de areas del conocimiento completamente ajenas al receptor. Esta aparente
prueba de la existencia de realidades espirituales es capaz (le producir una seria confusion a nivel filosofico en
quienes han tenido con anterioridad un sistema de creencias muy diferente. En algunos casos, la experiencia
de la canalizacion resulta muy intensa e irrumpe, y i lo tanto interfiere seriamente con la vida cotidiana. Otro
problema es el peligro de un crecimiento del ego en el receptor: a causa de que se percibe a los guias
espirituales como seres avanzados y evolucionados en un nivel mas alto de conciencia, poseedores de una
inteligencia superior y una extraordinaria integridad moral, los receptores tal vez interpreten el haber sido
elegidos por ellos como la prueba de su propia superioridad.

ENCUENTROS CERCANOS CON OVNIS

Llego frente a una gran luz; cristales, una luz muy, muy brillante y claros cristales con arco iris en su interior.
Todo es cristalino y redondeado, con todas las formas del cristal. No sé lo que es. jTengo miedo! jQuiero
volver! ;Y esa luz brillante alli arriba! Quiero volver. Me estan llevando a través de estos cristales. Esa luz
brillante esta adelante, arriba... Oh, esa luz brillante... Nos detenemos y los dos se bajan de la cosa... Y ahi
estoy, frente a la luz. Betty Andreasson describe su encuentro en The Andreasson Affair

Desde 1947, cuando el piloto civil norteamericano Keneth Arnold vio en las montafias cerca del monte Rainier
objetos voladores no identificados y les dio el nombre de platos voladores, el tema de los Ovnis y las visitas y
encuentros con extraterrestres ha causado considerable revuelo. Algunos informes hablan de avistamientos
diurnos de objetos extrafios y de visiones nocturnas de luces muy raras; otros cuentan de naves que

41



aterrizaron y hasta de encuentros con su tripulacién. Las formas ex tremas de tales experiencias incluyen
raptos o visitas al interior de las naves y la participacidon en vuelos a lugares extraterrenos mas o menos
distantes. De acuerdo con una encuesta Gallup anénima, cerca de cinco millones de norteamericanos han visto
cosas en el cielo que no podian explicar y que pertenecen a esta categoria. Las discusiones sobre Ovnis son
usualmente consideradas como el intento de establecer si la Tierra ha sido o no visitada por seres y naves
extraterrestres. Sin embargo, las experiencias de tales encuentros tienen una importante dimensién psicolégica
y espiritual. Suelen llegar a precipitar serias crisis emocionales e intelectuales que tienen mucho en comun con
las emergencias espirituales. C. G. Jung consideraba a este fendmeno tan importante que lo convirtié en el
tema de un ensayo especial, titula do “Platos voladores: el mito moderno de ver sefiales en los cielos”. Se baso
en un cuidadoso analisis historico de leyendas sobre discos volantes y apariciones que ocasionalmente habian
causado la histeria en masa. Jung llegdé a la conclusién de que el fenomeno OVNI tal vez se relacione con
visiones arquetipicas que se originan en el inconsciente colectivo, sin que necesariamente se trate de naves
extraterrestres. Otros investigadores han sefialado la similitud entre estas experiencias y otros estados
transpersonales y han enfatizado su potencial transformador. Ya sea que estas experiencias se originen en
verdaderos contactos extraterrestres o se den sélo en la psique, comparten muchas caracteristicas con
distintos estados transpersonales en general y con ciertas formas de emergencia espiritual en particular. Las
personas que informan sobre avistamientos de Ovnis suelen hablar de luces de una cualidad sobrenatural
extraordinaria, que no se asemeja a nada que antes hayan visto en la Tierra; las descripciones recuerdan
fuertemente a las visiones de luz que ocurren en los estados misticos y otros estados alterados de conciencia.
El investigador de Ovnis Alwin Lawson también ha sefalado que los “visitantes extraterrestres” se pueden
agrupar en varias categorias, las mismas que uno encuentra en la mitologia y la religiéon de este mundo, lo que
sugeriria que se originan en el inconsciente colectivo. Los informes de abducciones a menudo hacen referencia
a procedimientos fisicos tales como examenes cientificos y experimentos que son extremadamente dolorosos.
En esto se parecen a las experiencias en las crisis chamanicas o en las diferentes pruebas que debe atravesar
un iniciado en los ritos de pasaje de las culturas aborigenes. Las historias de la gente que supuestamente ha
sido raptada o invitada a dar una vuelta, describen las naves alienigenas y su vuelo césmico en una forma que
recuerda a la vision biblica de Ezequiel del carro de fuego o la legendaria carroza del dios védico India. Las
ciudades de las civilizaciones avanzadas que se visitan durante esos viajes y los paisajes fabulosos de los
planetas alienigenas se asemejan mucho a las experiencias visiona rias de paraisos, reinos celestiales y
ciudades de luz que se conocen a través de la literatura de diversas culturas. Los encuentros o raptos a cargo
de lo que parecen ser naves y seres extraterrestres suelen precipitar graves crisis emocionales, intelectuales y
espirituales. Keith Thompson, psicélogo y ardiente estudioso de la cuestion OVNI, ha comparado
explicitamente las experiencias de personas involucradas en estas situaciones con los iniciados que atraviesan
un rito de pasaje. Thompson sefiala que, como los iniciados, los que experimentan este fenémeno son
expuestos a niveles y dimensiones de la realidad que de ordinario se hallan ocultos a la percepciéon humana, y
que han sido transformados profundamente por tales experiencias. Al perder la conexién con su sociedad,
estan en un estado limite entre una cosa y la otra. No pueden volver a la ilusién de la realidad compartida
culturalmente, ya que ha sido destrozada por su experiencia, y aun no han logrado crear una vision nueva y
mas amplia. Pero a diferencia de los iniciados, que reciben la calida bienvenida de una sociedad que los honra
por su nuevo sistema de creencias y de hecho crea el ritual con la intencidn explicita de revelar ciertas
realidades ocultas, aquellos que han tenido experiencias con Ovnis contindan viviendo en una cultura cuya
cosmovision ya no pueden compartir. Esta falta de aceptacion por parte de la sociedad es capaz de crear una
crisis muy similar a la que producen las experiencias de cercania con la muerte y otros tipos de emergencia
espiritual. Hay otras razones que confirman que un encuentro con Ovnis también puede causar una crisis
psicoespiritual: la cuestién aqui es similar a las que analizamos en relacién con los guias espirituales y la
canalizacion. Con frecuencia se considera a las civilizaciones extraterrestres como mucho mas avanzadas que
la poblacion de nuestro planeta, no sélo a nivel cientifico y técnico sino también a nivel moral y espiritual. La
comunicacion y el contacto con ellas tienen siempre una cualidad mistica muy fuerte, que entrafia ensefianzas
mas elevadas y lleva a conclusiones sobre todo el universo. En estas circunstancias, los receptores de tal
atencion especial tal vez se sientan seres excepcionales que concluyen que han sido elegidos para una tarea
especial por seres de una civilizacion mas avanzada a causa de sus cualidades personales fuera de lo comun.

LOS ESTADOS DE POSESION

De golpe, Flora empez6 a quejarse de que los calambres faciales se estaban volviendo insoportables. Frente a
mis 0jos, los espasmos se acentuaron grotescamente y su cara se congel6 en lo que podria describirse como
una “mascara del mal”. Comenzd a hablar con una voz masculina muy profunda y todo en ella era tan diferente
que no veia ninguna conexion entre su aspecto actual y la persona que era. Sus 0jos tenian una expresion de
maldad indescriptible y sus manos realizaban movimientos espasticos; parecian garras. La energia extrana que
habia tomado su cuerpo y su voz se presenté a si misma como el Demonio. “El” se dio vuelta directamente
hacia mi, y me orden6 que me alejara de Flora y que abandonara todo intento de ayudarla. Ella le pertenecia, y
él iba a castigar a todo aquel que tratase de invadir su territorio. Lo que siguié fue un chantaje bastante
explicito, una serie de terribles intimaciones sobre lo que me pasaria a mi, a mis colegas y al programa de
investigacion si decidia desobedecer. Stanislav Grof The Adventure of Self-Discovery

42



Esta forma de crisis psicoespiritual se caracteriza por la horrible sensacion de que la psique y el cuerpo han
sido invadidos y estan bajo el control de una entidad extrafia o una energia con caracteristicas persona les.
Esta sensacién puede ser ocasional e intermitente, o persistir durante largos periodos de tiempo. La gente que
sufre tal condicion percibe a esta entidad como malévola, hostil y perturbadora; es “extrafa al ego”; proviene
del exterior y no es parte de la propia personalidad. Cuando se identifica, parece ser una entidad
desencarnada, una presencia demoniaca o la conciencia de una persona malvada que nata de tomar el control
por medio de rituales maléficos y magia negra. Esta condicion se puede manifestar de distintas maneras, con
diversos grados de intensidad. En muchos casos, la energia extrafia permanece en estado latente y causa una
amplia gama de problemas, mientras su verdadera naturaleza permanece oculta. Tal vez sea la fuerza que
esta detras de las psicopatologias graves, tales como distintas formas de conductas antisociales y hasta
criminales, depresiones suicidas, agresiones homicidas O tendencias autodestructivas, impulsos sexuales
promiscuos o pervertidos, o el excesivo consumo de alcohol y drogas. A veces el estado de “posesion” que
subyace bajo estos problemas no se identifica hasta que el individuo comienza una psicoterapia experiencial y
se expone a métodos que activan el inconsciente. En la terapia experiencial, el problema saldra subitamente a
la luz. En medio de una sesion, la persona “poseida” de repente sufre calambres y espasmos; los ojos y el
rostro toman una expresion salvaje y aterrorizante, el cuerpo y las extremidades se contorsionan, y la voz
adquiere rasgos graves y sobrenaturales. Cuando los que asisten permiten e impulsan una plena manifestacion
y expresion de esta condicién, el comportamiento de la persona puede volverse bastante extremo. Tal vez se
agite, grite, vomite, se ahogue y hasta pierda temporariamente el control y la conciencia. Las sesiones de este
tipo se asemejan a los rituales de exorcismo de varias culturas aborigenes. En otros casos, la energia extrana
esta tan a flor de piel que el individuo “poseido” la percibe la mayor parte del tiempo y tiene que realizar
esfuerzos enormes para evitar que se manifieste. En casos extremos, los mas peligrosos, fallan los
mecanismos de defensa y el problema se manifiesta de forma incontrolable en medio de la vida cotidiana. Sus
manifestaciones, que en un apropiado contexto terapéutico serian transformadoras y curativas, pueden en
estas circunstancias producir conductas destructivas y autodestructivas. Tales posesiones demoniacas
claramente pertenecen al conjunto de las emergencias espirituales, aunque a simple vista parezcan algo muy
distinto y se relacionen cominmente con las formas mas objetables de la psicopatologia. Las personas
experimentan una verdadera noche oscura del alma. Con frecuencia se sienten muy mal, execrables,
marginadas de la corriente de la vida y de lo Divino. Los amigos, parientes y hasta los terapeutas tienden a
aislar a la persona “poseida”, en parte porque la juzgan moralmente y en parte a causa de un profundo miedo
metafisico. Esto contribuye aiun mas a aumentar la sensacion de soledad desesperada y de ansiedad que
provoca la situacion en si. Sin embargo, existen razones mas importantes para que el estado de posesion sea
considerado una emergencia espiritual. El arquetipo demoniaco que lo causa es por su misma naturaleza
transpersonal, y representa una contrapartida necesaria de lo Divino, ya que es su polo opuesto, o su imagen
negativa del espejo. También suele funcionar como una pantalla que oculta el acceso a lo Divino, como las
atemorizantes figuras de guardianes en los portales de los templos orientales. Cuando a una persona se le
brinda la oportunidad de enfrentar y expresar la energia perturbadora en un medio lleno de apoyo y
comprension, resulta una experiencia espiritual profundamente positiva que posee un poder curativo y de
transformacion extraordinario.

CAPITULO 5
LA ADICCION COMO EMERGENCIA ESPIRITUAL

Corno la cierva anhela las corrientes de las aguas, asi mi alma, te anhela a Ti, mi Dios.
Salmo 42,1.

Al sentir fluir esta nueva fuerza, al disfrutar la paz mental, al descubrir que podiamos enfrentar la vida con éxito,
al hacernos Conscientes de Su presencia, comenzamos a perder el miedo al hoy, al mafiana, o a lo que venga
después. Nacemos de nuevo. Alcohdlicos Anénimos

Es posible que para mucha gente, detrds de su necesidad de drogas o de alcohol se esconda una necesidad
de trascendencia o completud. Si esto fuera asi, entonces la dependencia del alcohol y las drogas, asi como
las multiples formas de la adiccion, serian, en muchos casos, tina forma de la emergencia espiritual. La
adiccion difiere de otros tipos de crisis de transformacion porque la dimension espiritual suele estar velada por
la naturaleza aparentemente destructiva o autodestructiva de la enferme dad. En otros tipos de emergencia
espiritual, una persona se ve en problemas a causa de estados espirituales o misticos de la mente. En cambio,
en la adicciéon, muchas dificultades se deben a que no se lleva a cabo la bisqueda de las dimensiones
interiores mas profundas. Los alcohdlicos y otros adictos se refieren a su caida en las profundidades de la
adiccion como a la “quiebra espiritual” o “enfermedad del alma”, y a su salida de tan penoso estado como
“renacimiento”. Ya que muchas emergencias espirituales siguen la misma trayectoria, se pueden aprender
muchas lecciones de los programas de tratamiento para el ahuso en el consumo de drogas y alcohol, que
resultaran utiles al asistir crisis de transformacion. A causa del grave problema de las drogas y el alcoholismo
en el mundo, y ya que es un area de gran interés, sentimos que merece un capitulo especial. En estas paginas
exploraremos la idea de que la adiccion es un tipo de emergencia espiritual, y ofreceremos algunas ideas sobre

43



las lecciones que cada area puede brindar a las demas. Pero antes nos gustaria analizar el origen de nuestro
interés en el tema. Christina ha experimentado personalmente las profundidades y el drama tanto de la
emergencia espiritual como de la dependencia quimica, y fue inicialmente a causa de su situacion personal que
ella empezd a considerar la posibilidad de que estos dos problemas estuvieran relacionados. En las paginas
siguientes, Christina continuara su historia, a la que dio comienzo con su prélogo.

LA HISTORIA DE CHRISTINA (CONTINUACION)

El surgimiento de mi espiritualidad precedié a mi adiccion al alcohol, pero el proceso de “tocar fondo” con esta
enfermedad y empezar a recuperarme fue, por alguna razén, la clave para resolver muchos de los dramaticos
problemas que ocurrieron durante los afios del despertar de Kundalini. Ahora veo con claridad que tanto mi
crisis espiritual como mi alcoholismo han sido elementos esenciales en el proceso de transformacién, aunque
antes jamas hubiera imaginado que la adiccién tendria tal impacto positivo en mi vida. Al contar esto, no
pretendo de ninguna manera sugerir que la vida horriblemente degradante, autodestructiva y potencialmente
letal de un alcohdlico es atractiva. A pesar de que mucha gente se recupera de su adiccion y luego lleva una
vida mas libre, mas luminosa y mas productiva, para muchos esto no es posible. Jamas recomendaria este tipo
extremada mente peligroso de emergencia espiritual como camino de transforma clon. Antes de descubrir sus
virtudes tranquilizantes, yo no consumia mucho alcohol. Aunque bebia en ocasiones sociales durante mi vida
en Honolulu, lo controlaba perfectamente y habia disminuido después de comenzar a hacer yoga. Pero esto
cambié con la aparicion de la cadtica actividad de Kundalini. Stan y yo viajadbamos por todo el mundo y
llevdbamos una nutrida agenda de seminarios y conferencias. En nuestros talleres, estaba a cargo de muchas
personas embarcadas en una intensa exploracién emocional, y aunque nuestro trabajo era muy interesante,
constantemente me sentia vaciada a causa de la atencién continua que les brindaba a los demas. Aparte de
esto, debia enfrentarme a diario con mis propios y exigentes estados internos, siempre sin saber cuando
aparecerian o qué traerian aparejado. Me hallé en ana lucha desesperada por llegar a equilibrar mi complejo
mundo interior de experiencias, visiones y extrafias energias fisicas aparentemente interminables, con un
mundo exterior igualmente complejo. Descubri que cuando el carrito de bebidas del avion pasaba a mi lado, un
par de tragos me aliviaban, y de a poco el alcohol se convirtié en un refugio para mi. Lo que ignoraba era que
ciertas familias tienen una predisposicién hacia el alcoholismo, y varios miembros de mi familia habian sufrido
esta enfermedad; por esta razén, entre otras, yo era una candidata segura. Me enganché muy rapido. En la
medida en que progresaba mi alcoholismo, se hacia mas dificil distinguir las manifestaciones del proceso
Kundalini (los temblores, los cambios animicos y los problemas gastrointestinales) de la enfermedad. La
consiguiente confusién, mas mi obstinada negacion a ver que tenia un problema, formaron una combinacion
mortal. También me encontré en una terrible disyuntiva: estaba despertando espiritualmente, estaba “en el
sendero”, asistida por un maestro bondadoso, y a pesar de todo esto no podia dejar de beber. Visitaba a
Swami Muktananda, me sentia querida, aceptada y conectada, y volvia a mi casa a tomar. Mil veces me
pregunté a mi misma: ; Como puede una buscado para seguir haciendo algo tan malo?, y comencé a creer que
en realidad no estaba embarcada en un viaje espiritual. Mi adiccion afecté toda mi vida tan rapidamente como
el fuego, sien do particularmente destructiva después de la muerte de Muktananda, en 1982; estaba muy
cercana a él y me hizo muy mal saber que ya no tendria su apoyo y su ensefianza. En enero de 1986, luego de
que me hospitalizaran dos veces por deshidratacion grave y problemas hepaticos, concurri a un centro para el
tratamiento de las dependencias alcohdlicas y quimicas. Aun entonces mantuve mi forma de ser, a pesar de lo
destructiva, in salubre y deshonesta que era. Sabia que mi vida no funcionaba, que estaba extremadamente
enferma y tenia tendencias suicidas, pero me aferraba a la ilusion de que era diferente de otros alcohdlicos y
adictos que me rodeaban por la gente “importante” que conocia, los lugares exéticos que habia visitado, el
“trabajo consecuente” que habia hecho y las “elevadas” experiencias espirituales que habia tenido. La mentira
elaborada que me contaba a mi misma y a los demas me evitaba enfrentar la mas absoluta verdad: sin lugar a
dudas, era una alcohdlica, con todos los problemas que enfrenta cualquier alcohdlico. Al fin, en el décimo dia,
gracias a la guia gentil pero firme del equipo del centro de tratamiento, me deshice de cada una de mis
defensas y admiti la derrota. La combinacién del trabajo que hicimos en el tratamiento, la progresién natural de
mi enfermedad y la noticia de la muerte de un amigo muy joven a causa de una sobredosis de alcohol y de
drogas me llevaron a tocar el fondo. Es dificil describir la experiencia con exactitud. Fue como ser embestida
por un enorme camion que demolié cada aspecto de lo que yo habia sido. Senti como si cada parte de mi vida
se desvaneciera, incluyéndome a mi misma. No habia mas nada de qué aferrarse y, aun si hubiese existido, yo
ya no tenia la fuerza como para agarrarlo. No habia otra opcién que darme por vencida. Obviamente, una
fuerza mas grande estaba a cargo. De algun modo, ese estado de quebrantamiento fisico, emocional y
espiritual era la muerte interior que yo habia estado buscando. Habia te nido dos episodios de emergencia
espiritual y, a pesar de las profundidades a las que habia llegado durante esos periodos, nunca habia completa
do plenamente el proceso de “muerte del ego”, un preludio necesario en muchas crisis de transformacioén para
la curacién y el renacimiento. Durante el segundo episodio, el contenido de mis experiencias giré casi
exclusivamente en torno de la muerte. Aun cuando los estados de aquella crisis fueron fuertes y persistentes,
nunca pude terminarlos. Sabia intelectualmente que luego de resolver la fuerte confrontacién con la muerte, el
proceso pasa a una etapa de renacimiento espiritual. Pero, en cambio, yo estaba débil fisica y psiquicamente a
causa de mi enorme actividad. Ahora me doy cuenta de que me atasqué a mi misma a través del uso del
alcohol como tranquilizante. En vez de completar la experiencia de la muerte del ego en mi interior, la efectué

44



externamente a través del drama autodestructivo del alcoholismo. Inmediatamente después de la caida final,
una etapa de curacién pro funda y maravillosa comenzé de forma automatica. No tuve que buscar la gracia que
llegd a mi vida en este punto: sencillamente aparecié. Entre los muchos milagros que trajo consigo, se cuenta
la desaparicion de las dramaticas manifestaciones de Kundalini. Las experiencias extranas y subitas que se
sucedian casi a diario cesaron, dejandome en libertad para realizar proyectos nuevos y creativos. Senti una
nueva conexién conmigo misma y con el mundo que me rodeaba, y percibi con intensidad la fuente mas alta
que me guia. Implicitamente, comencé a confiar en el proceso de emergencia asi como continda; el mismo
proceso que habia rechazado durante muchos anos. El trabajo interior esta lejos de haber terminado, y ahora
sé que moriré por dentro muchas mas veces, pero, mas que aterrorizarme, esto me fascina y me maravilla.
Para mi gran alegria, ahora encuentro que muchas de las ensefianzas de Muktananda estan presentes en mi
programa de recuperacion. Y agradezco dia a dia haber sobrevivido a mi incursion en el alcohol y desarrollado
la profunda necesidad de utilizar esta experiencia en beneficio de otros.

UN ANALISIS MAS PROFUNDO DE LA ADICCION

Con esta historia como telon de fondo, analicemos ahora en mayor detalle las tres afirmaciones hechas al
comienzo de este capitulo. Para mucha gente, detras de la necesidad de drogas, alcohol u otras adicciones, se
esconde la necesidad de un Ser Superior o de Dios. Muchos que se han recuperado hablan de la inquieta
busqueda de algo que faltaba en su vida, y describen su yana investigacién de una multitud de sustancias,
comidas, relaciones, posesiones o posiciones de poder en un esfuerzo por satisfacer sus necesidades
insatisfechas. En retrospectiva, reconocen que todo fue una tragica confusion, una mala percepcién en la que
esperaban encontrar todas las respuestas afuera de ellos mismos. Algunos hasta describen la primera vez que
bebieron o se drogaron como su primera experiencia espiritual: un estado en el que las fronteras personales se
borraron y desaparecio todo el dolor, transportandolos asi a un estado de pseudo unidad, lo que fue
identificado por William James en el siguiente pasaje de su libro The Varieties of Religious Experience: El poder
del alcohol sobre la humanidad se debe sin duda alguna a su capacidad de estimular las facultades misticas de
la naturaleza humana, a diario reprimidas por los frios hechos y la critica seca de las horas de sobriedad. La
sobriedad disminuye, discrimina, dice “no”; la borrachera expande, une, y dice “si”. Después de tocar fondo a
raiz de la enfermedad, y de participar en un programa de rehabilitacion espiritual, los adictos que se han
recuperado exclaman “jsi esto es lo que estaba buscando!”. La nueva claridad y la conexién con un Poder
Superior y con otros seres humanos les brinda el estado de unidad que habian estado buscando, y la afioranza
in saciable disminuye. William James reconoci6 el rol que juega la espiritualidad en la recuperacion: “La unica
cura para la dipsomania (un arcaismo para denominar al alcoholismo) es la mania religiosa”. El gran psiquiatra
suizo C. G. Jung también lo creia asi. En enero de 1961, Jung le escribia a Bill Wilson, el cofundador de
Alcohdlicos Andnimos, lo siguiente: La necesidad de alcohol (es) el equivalente, en un nivel inferior, a la sed
espiritual de nuestro ser por la unidad que expresaba el latin: la union con Dios... “Alcohol” en latin es “spiritus”,
y la misma palabra se utiliza tanto para la mas alta experiencia religiosa como para el veneno mas depravado.
La férmula que ayudaria es entonces “spiritus contra spiritum”. Esta idea de “spiritus contra spiritum , el empleo
del espiritu divino contra la furia de las bebidas “espirituosas” o licores, se ha convertido en la base de muchos
programas de tratamiento. Para comprender por qué esto es asi, seria Util analizar la historia reciente de la
adiccion. Nos referiremos especificamente a la dependencia quimica, ya que esta area es la que mas atencién
y experiencia profesional ha recibido; sin embargo, muchas de las otras formas de adiccion (por ejemplo, la
comida, el sexo, las relaciones, las apuestas) pueden sustituirse en algunos casos. También nos
concentraremos en el alcohol, ya que es la droga que mejor conocemos; pero muchas de las ideas que aqui
analizaremos se aplican a la adiccion de otras drogas, como la cocaina, el crack, la heroina y la marihuana.
Una gran cantidad de gente fue educada en la creencia de que el alcoholismo y la drogodependencia son
defectos éticos y que las personas con tales desérdenes son malas. La imagen que prevalece del adicto o
alcohdlico es la del pobre diablo de los barrios bajos, que con una barba crecida vaga inconsciente en el
estupor de la intoxicacion y la pobreza in tolerable durante lo que le queda de vida. Ha sido un ser humano sin
ética, que en un mal momento no tuvo la integridad moral suficiente como para ejercer el autocontrol sobre su
situacion, ni ejercié su fuerza de voluntad sobre la droga. Los espectadores se horrorizaron al ver a Frank
Sinatra inyectarse heroina en El hombre del brazo de oro y a Jack Lemmon hundirse en la degradaciéon moral
en Dias de vino y rosas. Esta vision del alcoholismo ha cambiado hace relativamente poco. En los afios ‘50, la
Asociacion Norteamericana de Medicina reconocié que el alcoholismo es una enfermedad. También se sabe
que es la combinacién de una alergia al alcohol sumada a la compulsién de beber, cuyo origen se desconoce.
Esta enfermedad afecta los aspectos fisico, emocional y espiritual de la victima. Ahora nadie ignora que se
trata de una enfermedad predecible, progresiva, y en ultima instancia fatal si no se la trata. Los investigadores
también han intentado aislar las variables genéticas y quimicas. A aquellos que sufren esta adiccion se les ha
dado la esperanza de que puede ser tratada con éxito a través de la abstinencia. Los grupos de autoayuda de
Alcohdlicos Anénimos han crecido, surgieron programas de rehabilitacion y proliferan los libros sobre el tema.
Surgié una frase usual en los grupos de rehabilitacion: “No Somos gente mala tratando de ser buena; somos
enfermos que tratan de curarse”. Muy pronto, personas de diverso origen, con el alivio de saber que no eran
malas sino enfermas, empezaron a acercarse con sus historias, en un esfuerzo por ayudar a otros. Estrellas de
cinc, disefadores de moda, damas de sociedad, médicos, politicos, abogados y hasta la esposa del presidente
de los EEUU. Han admitido sus episodios de dependencia quimica. Gran cantidad de gente ha comprendido

45



que este problema afecta a todos los estratos sociales, y no soélo a los marginales y olvidados. Las
agrupaciones que se basan en un programa de doce pasos, como Alcohdlicos Anénimos, han tenido mas éxito
que la mayoria de las que sostienen otros tipos de terapia. Estos sistemas no sélo trabajan hacia la abstinencia
diaria, sino que también se esfuerzan activamente por crear una estrategia sofisticada y detallada que ayude a
la gente a llevar una vi da mejor, una vida con una calidad de sobriedad y una madurez espiritual. Insisten en la
importancia de abandonar la necesidad de controlarlo todo en la vida para confiar en un Poder Superior o
Divino, asi como “cada uno ve a Dios”. Estos programas han animado a la gente a ser honesta consigo misma
y con los demas, a hacer lo que pueden para corregir “la ruina de (su) pasado”, pero también a concentrarse en
las oportunidades y bendiciones del momento presente y a tratar de no crear mas dificultades para si mismos.
Han motivado a la gente para que rece y medite, ofreciéndoles la posibilidad de un “despertar espiritual” que
transforme su dolor y sus problemas de adiccion en servicio para los demas. Muy pronto los profesionales
comenzaron a reconocer la enorme efectividad de tales programas y a crear programas de recuperacion que
incluyeran el concepto de un Poder Superior. En muchos casos, la necesidad intensa de drogas, alcohol,
comida, sexo u otros objetos de adiccidén es, en realidad, una afioranza de completud, de un sentido mas
amplio del propio ser o de Dios que ha sido confundido; el mundo externo no satisface. Cuando el verdadero
objeto de esta necesidad, es decir la experiencia del Poder Divino, se pone al alcance de uno y, aunque sea en
parte, satisface el deseo que consume, esta afioranza disminuye. ; Como se relaciona esto con la emergencia
espiritual?.

Para mucha gente, la drogodependencia, el alcoholismo y demas adicciones son formas de la emergencia
espiritual. Como en otros tipos de emergencia espiritual, el trayecto del adicto o alcohdlico desde que toca
fondo hasta que se recupera, suele consistir en un proceso de muerte del ego y un posterior renacimiento. El
ciclo de muerte y renacimiento es conocido en muchas épocas y culturas como un patrén natural que obedece
a ciertas leyes. Asi como podemos confiar en que la primavera seguira al invierno afio tras afio, de igual
manera el desarrollo de una nueva vida sigue automaticamente a la plena experiencia de destruccion de la
vieja vida. Este principio se aplica al funcionamiento de muchos tipos de apertura espiritual, incluyendo la
adiccion. Ya se ha analizado la importancia de la muerte del ego en una crisis de transformacion; esta
experiencia es paralela a la experiencia del adicto o alcohdlico de “tocar fondo”. En ambos casos, la persona
llega al punto en que su vida ya no funciona o ya no tiene poder sobre su trayectoria. Durante la muerte del
€go, ya sea que ocurra como un episodio espontaneo del despertar espiritual o al final de la carrera bebedora
de una persona, todo lo que se es o se fue —todas las relaciones y los puntos de referencia, todos los
razonamientos y las protecciones— se derrumba, y la persona queda al desnudo, con nada mas que el nucleo
de su ser. En este rendirse absoluto y aterrorizante, no queda otro camino que el que conduce hacia arriba.
Corno parte del renacimiento que sigue a esta muerte devastadora, uno se abre con facilidad a una existencia
orientada espiritualmente, en la cual la practica del servicio es un impulso esencial. La vida se torna manejable
con la ayuda de un Poder Superior, y uno desarrolla una nueva actitud hacia los altibajos que suele tener.
Muchos se sorprenden al encontrar una fuente constante e inacabable en su interior que les da fuerza y los
guia. Asi, se desarrolla la nocién de que la vida, sin lo espiritual, es trivial e insatisfactoria. En el proceso de
tocar fondo con las drogas o el alcohol, algunas personas lo pierden todo: salud, familia, hogar, su trabajo y
dinero; todo desaparece como resultado directo de la enfermedad, y quedan externa mente destruidos. Otros
se las arreglan para mantener su mundo externo relativamente intacto. No obstante, todos los alcohdlicos y
demas adictos sienten la pérdida interna, la “quiebra espiritual” o “enfermedad del alma” que los aisla de sus
recursos internos y del mundo que los rodea. Entran en la noche oscura del alma, y alli luchan contra los
demonios del miedo, la soledad, la locura y la muerte que son tan frecuentes en otros tipos de emergencia
espiritual. Cualesquiera que sean sus circunstancias, todo adicto se dirige progresivamente hacia la
destruccion total a nivel emocional, fisico y espiritual. Al acercarse tal experiencia, muchas veces e! suicidio
parece ser la Unica salida para esta situacion desesperada; quien esta atrapado e impotente en la espiral de la
destruccion, no comprende que este proceso de morir por dentro, de darse totalmente por vencido es, en si
mismo, el punto crucial, la piedra de toque que conduce a una nueva forma de ser: es la oportunidad para el
“egocidio”, tantas veces confundido con e! suicidio; la larga noche que hay que atravesar antes de que se inicie
la curacion. Por desgracia, muchos llevan a cabo la fase de la muerte de este pro ceso elemental de muerte y
renacimiento, y pasan a formar parte de las amargas estadisticas que constatan las muertes a causa de la
dependencia del alcohol o las drogas. Pero quienes llegan a la regularidad de la recuperacién descubren una
nueva vida espiritual, que incluye una honestidad, apertura, flexibilidad, amor y confianza inauditos en Dios y
en ellos mismos, elementos que también estan presentes en la vida nueva que sobreviene luego de una
emergencia espiritual. La clave de esta redencion ha sido dejar totalmente de lado la fantasia de que uno es
capaz de controlar su vida, y aceptar la ayuda de un Poder Superior, tal corno se establece en los tres primeros
pasos del programa de Alcohdlicos Andnimos: 1. Admitimos que no tenernos poder sobre el alcohol; que
nuestras vidas se han vuelto inmanejables. 2. Creemos que un poder mas grande que nosotros mismos puede
devolvernos la salud. 3. Tomamos la decision de dejar nuestra voluntad y nuestra vida en manos de Dios, asi
como cada uno entienda a Dios. De acuerdo con las ensefianzas del budismo, la raiz de todo sufrimiento es el
apego. Teniendo esto en claro, es facil darse cuenta de que la dependencia quimica es una forma extrema del
apego, un sufrimiento auto impuesto. Convertirnos en adictos fisicos y psicoldgicos a una sus rancia nos deja
en su poder, asi como a merced de las conductas destructivas y autodestructivas inherentes a su consumo.
Romper y salir de la miseria que resulta de esto significa soltar totalmente una forma de vida manipuladora y

46



desastrosa; como en otras clases de emergencia espiritual, uno se va acercando naturalmente luego a una
nueva libertad. Esto no implica que uno quede automaticamente libre de problemas, pero, al me nos, en vez de
tratar de controlar y explotar la propia vida desesperada mente, desarrolla una actitud de colaboracién con su
dinamica. Es como la diferencia que existe entre un enfrentamiento de box, en el que la persona choca contra
las fuerzas existentes, y la practica de las artes marciales, en donde uno espera a ver la direccion de la que
provienen la energia y el movimiento y coopera con ellos. Para mucha gente, un profundo despertar espiritual
dispara su movimiento a la rehabilitacion; estos acontecimientos que nos cambian la vida a menudo ocurren en
los lugares menos pensados: carceles, alcantarillas, hospitales, el piso de nuestra casa, e! bafio de un bar.
Para otros, este movimiento de transformacion se da gradualmente durante la recuperacién, con el paso del
tiempo. William James llama a ésta “la variedad educacional” de la experiencia religiosa, que es la que crece
poco a poco a través del tiempo. Cualquiera sea el camino, muchas personas que han descendido a las
profundidades del alcoholismo o la drogadiccién y han tocado fondo, han emergido a una nueva vida
desarrollando alguna forma de relacién con un Poder Superior al que ellos mismos definen: una comunidad, el
ser interior, la fuerza creadora, o Dios. Queda muy claro que por su propios medios tales individuos no podrian
manejar efectivamente sus vidas. Para muchos, el hecho de que han sobrevivido a una devastacion total a
nivel emocional, tisico y espiritual es un milagro, hecho posible gracias a la ayuda de una fuente superior, y a la
tendencia natural del organismo a buscar la unidad. Bill Wilson, el cofundador de Alcohdlicos Andnimos,
hablaba y escribia con elocuencia sobre el alcoholismo y la necesidad de una dimensién espiritual en la
recuperacion. Su transformaciéon comenzé en un cuarto de hospital en donde, terriblemente enfermo, recibia
tratamiento médico después de una de sus muchas excursiones por el alcohol. Su biografia relata asi lo que le
ocurrié: Ahora, no quedaba por delante mas que la muerte o la locura. Este era el fin, el borde del abismo. “La
terrible oscuridad es ahora completa”, se dijo Bill... En su desesperacién e impotencia, Bill grit6: “jHaré lo que
sea, lo que sea!”. Habia llegado.., a rendirse completa y absolutamente... Exclamé: “ hay un Dios, que se
muestre!”. (Siguen las palabras de Wilson) “De golpe, mi habitacién brill6 con una luz indescriptible y blanca.
Entré en un éxtasis mas alla de lo que pueda describirse... Estaba de pie (en la cima de una montafa), donde
un viento fuerte soplaba. No un viento de aire, sino de espiritu. Con una fuerza enorme y limpia, soplaba a
través mio. Entonces me llegd este pensamiento brillante: “Eres un hombre libre”.., senti una gran paz y...
percibi con fuerza una Presencia que parecia mi verdadero mar de espiritu vivo. Yo yacia en las orillas de un
mundo nuevo... Por primera vez senti lo que es la unidad. Supe que el-a querido y que a su vez, era capaz de
amar. Bill Wilson jamas volvié a beber, y luego cofundo Alcohdlicos Andnimos. Sin embargo, luego de tal
revelacion, Wilson tenia dudas sobre la validez de su experiencia. Poco después, cuando su mente comenzé a
cuestionar su despertar, se lo contd, lleno de dudas, a su medico, preguntandole si habia sido real y si estaba
sano mentalmente. Por fortuna, el doctor William Duncan Silkworth habia leido sobre tales experiencias, v,
aunque jamas habia conocido a alguien que las hubiera vivido, fue capaz de asegurarle a Wilson que no
estaba loco y de impulsarlo a desarrollar su nueva conciencia e identidad. Esta inclinacién mecanica a
cuestionar o negar una experiencia de transformacién es un tema conocido en el trabajo con las emergencias
espirituales. Como un estado mistico esta tan lejos de la apercepcion ordinaria, es facil interpretarlo como
locura. Puede que algunos encuentren que viola seriamente una vision del mundo atea, como le ocurrié a Wil1,
y traten de dejarla lado. Otros sentiran que no merecen tal gracia. Se puede aprender mucho de los programas
de tratamiento. Ya que el area de la emergencia espiritual es relativamente nueva en nuestra cultura, no se han
guardado muchos datos ni se han explorado modalidades de tratamiento. Sin embargo, muchos programas
que tratan la dependencia quimica incluyen una dimension espiritual. El abuso de alcohol y de drogas ofrece
modelos que podrian adaptarse tanto para quienes viven el proceso de la emergencia espiritual, cuanto para
quienes los asisten. Grupos de autoayuda como Alcohdlicos Andnimos, junto con buenos centros de
tratamiento y programas para la dependencia quimica, proveen uno de los pocos refugios de nuestra cultura en
donde la gente puede atravesar un rito de pasaje que le cambiara la vida con apoyo, comprensiéon y amor. Nos
gustaria ver que aquellos que sufren una emergencia espiritual espontanea contaran con las mismas
oportunidades. Los hogares transitorios que ofrecen proteccion y asistencia a alcohdlicos y adictos en su vuelta
a la sociedad también pueden ser una fuente de inspiracion para quienes trabajan con gente que atraviesa una
crisis de transformacion.

LA ADICCION Y LA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Existen dos conexiones entre la apertura espiritual y la dependencia quimica que se basan en nuestra
observacion informal; esperamos que ayuden a comprender tanto a la adiccion como a la emergencia
espiritual. Ciertas personas desarrollan una dependencia del alcohol y las drogas y otras adicciones durante
una emergencia espiritual. Cada vez nos encontramos con mas personas que, en un proceso de
transformacién, se han vuelto adictas a diversas sustancias, en un intento de aliviar el estrés de periodos
intensos de este tipo. El alcohol y las drogas son capaces de proveer una salida temporaria a la presion, el
dolor y el caos de su mundo interior, y a la alienacién con respecto al mundo exterior. Esto puede complicarse
si, en un estado de inquietud, una persona busca la ayuda de un psiquiatra comprensivo pero desinformado,
que le prescribe tranquilizantes que provocan la adiccidon. A pesar de que el uso moderado de tranquilizantes
puede ser lo indicado en ciertas situaciones, su uso frecuente para suprimir el proceso va en contra de la
necesaria expresion plena que hace falta en una emergencia espiritual. Para mucha gente —en especial para
quienes tienen tendencias adictivas— es muy facil abusar de esta medicacion. Ademas, una de las primeras

47



manifestaciones del despertar de Kundalini es la tremenda energia que se siente. Durante los estados de gran
excitacion, esta enorme energia se expresa a través del movimiento fisico y la liberacién emocional, lo que
suele dejar exhausto a cualquiera. Quizas se empiece a experimentar entonces una fuerte necesidad de ingerir
dulces, ya que se necesita recuperar los carbohidratos que se han gastado. Hay un paso muy pequefio que va
desde los caramelos hasta las bebidas alcohdlicas, como el oporto, que tiene un alto contenido de azucar.
Muchos adictos y alcohdlicos tienen altamente desarrollada su sensibilidad, intuiciéon o su naturaleza mistica.
Pero lo que es deseable en otras culturas, en nuestro mundo moderno causa problemas y contribuye a
conductas adictivas. Nos dimos cuenta de que una de las afirmaciones mas frecuentes entre los que se
recuperaban era: “Siempre me senti distinto, como un descastado. Pero cuando tomé por primera vez o
consumi mi primera droga, el dolor de esta separacién de pronto desaparecio, y senti que ya no estaba fuera
de algo”. Como antes lo mencionarnos, para mucha gente es la sensacion de conexion suele ser una triste
caricatura del estado de unién mistica; la pseudo satisfaccion del intenso deseo de un ser menos limitado. Pero
tal vez existe otra razoén para este comportamiento, que también esta ligado al impulso humano innato hacia la
emergencia espiritual. Un gran numero de personas que se convierten en adictas o alcohdlicas han crecido en
familias que no funcionaban bien, con situaciones frecuentes de abuso fisico, emocional o sexual, y a menudo
con padres quimicamente dependientes. La parapsicéloga Anne Amstrong describe en sus conferencias cémo
la violencia emocional en su nucleo familiar le hizo desarrollar su aguda intuicion y depender de ella como una
forma de sobrevivir. Cuando los mecanismos comunes para soportar fallaban, se hizo capaz, a través de una
intuicion cada vez mas fuerte, de adivinar de antemano y manejar asi aquello que la amenazaba. Este parece
ser el caso con muchas de las personas que crecen en es tas atmodsferas: al ser incapaces de llevarse bien con
sus familiares acercandose directamente a ellos, refinan su sensibilidad y sus naturales tendencias
paranormales. Los hijos de padres alcohdlicos o coléricos aprenden con rapidez formas instintivas de
protegerse a si mismos; quizads aprendan a interpretar el &nimo o los gestos de sus padres o a predecir sus
actos a través de la precognicion. Estos nifios suelen retirarse a su mundo interior en busca de proteccién,
consuelo y sensacion de conexion; quizas escapen a través de fantasias, creen amigos y aventuras
imaginarias, o lean durante horas. Tal vez pasen muchas horas con la naturaleza o practicando deportes, o
vayan a la iglesia local. Es probable que desarrollen una fuerte relacién con su naturaleza mistica o creativa, y
puede que tengan verdaderas experiencias espirituales en su camino. Para tales personas, el surgimiento de la
espiritualidad puede comenzar en la nifiez; iniciado, como tantos otros procesos de transformacion, por un gran
estrés fisico o emocional. Luego, después de afios de refinar su intuicion y creatividad, entran en nuestra
cultura: van a la escuela, forman una pareja y, mas tarde, empiezan a trabajar. Entonces se ven forzados a vivir
a diario dentro de una sociedad en la que la racionalidad es la operacion que se acepta y la intuicién es
considerada como una debilidad o un defecto. Experimentan un enorme dolor y el rechazo constante al intentar
introducirse en un mundo que esta construido en torno de la légica y la razén. Quizas también sientan un
anhelo indefinido de retornar a su mundo interior, en donde antes hallaban consuelo, seguridad y la conexién
con algo que los llevaba mas alla de su sufrimiento individual. Cuando llega el primer trago o la primera droga,
sus problemas parecen resueltos. Disminuye su inquietud, y las diferencias que sentian se difuminan al
fundirse sus fronteras individuales y pasar a un estado de pseudo unidad. Estan mas relajados socialmente, ya
que tornan parte en actividades muy aceptadas. Si tienen una predisposicion al alcoholismo o a la
drogodependencia, como es probable que si la tuvieran sus padres) se convertiran en adictos a muy corto
plazo. Estas observaciones con respecto a la compleja relacién existente entre el alcoholismo, la
drogodependencia y otras adicciones y la emergencia espiritual son so6lo el comienzo; con el tiempo) es
probable que surjan otras relaciones que puedan ser sujeto de una investigacion seria. Sentimos que es
esencial en el tratamiento, tanto de las dependencias quimicas cuanto de las emergencias espirituales, que
tanto la persona en crisis cuanto aquellos que la rodean perciban la conexién entre estas dos cuestiones. Si
una persona esta en una emergencia espiritual, es necesario fijarse si hay un abuso de alcohol o de drogas; si
uno tiene problemas con la dependencia quimica, tal vez ayude el buscar otros indicadores de un surgimiento
de lo espiritual. Es importante que los profesionales que trabajan en el area de la adicciéon reconozcan y
estimulen la dimension intuitiva, creativa y espiritual de sus pacientes, y les brinden programas de recuperacion
en los que se puedan desarrollar estos aspectos. La realidad de que el alcoholismo y la drogodependencia, asi
como otras adicciones, en muchos casos constituyen un tipo de emergencia espiritual, tiene implicancias de
largo alcance. Por ejemplo, hay millones de personas en los EE.UU., lo que hiera la Unién Soviética, el Japon,
Europa y Australia, asi como en otras regiones del mundo, que sufren los estragos de la adiccion al alcohol o a
las drogas. Uno de nuestros suefios es que, con una guia amorosa y comprensiva, cada uno de los incontables
adictos y alcohdlicos que estan al borde del renacimiento den el paso hacia una forma de vida mas espiritual;
quizas si estas personas encuentran cierto grado de serenidad en su interior, esto tenga un impacto positivo en
la comunidad planetaria en su lucha por obtener la paz.

48



SEGUNDA PARTE
MAPAS DEL VIAJE INTERIOR

CAPITULO 6
LECCIONES ESPIRITUALES DEL PASADO

Ahora bien, el verdadero tesoro que pondra fin a nuestras desdichas y dificultades nunca esta lejos, ni ha de
ser buscado en alguna regién distante; yace enterrado en el escondite mas oculto de nuestro hogar, es decir,
de nuestro ser... pero hay una extrafia realidad que persiste por la que es sélo luego de un viaje lleno de fe a
una region distante, a un pais extranjero, a una tierra extrafia, que el significado de la voz interior que guiara
nuestra busqueda puede ser revelado a nosotros.
HEINRICH ZIMMER

Si se analizan otras culturas y periodos histéricos, se encuentra evidencia convincente que apoya las hipotesis
basicas que sustentan el concepto de emergencia espiritual. A través de la historia, la mayoria de las culturas
ha tenido en alta estima a los estados alterados de conciencia. Solian tener un extraordinario conocimiento de
la cartografia del viaje interior y han desarrollado una variedad de técnicas de lo sagrado —métodos para
inducir experiencias espirituales— porque le daban un valor muy grande al potencial positivo de tales estados.
Estas técnicas que alteran la mente combinaban diversas formas de percusion, canticos, danzas, respiracion,
ayunos, dolor fisico, separacién del grupo social y aun la ingestién de plantas con propiedades psicodélicas.
Este capitulo explora distintas areas de la cultura de la humanidad que son particularmente relevantes para la
emergencia espiritual. La primera es el chamanismo, la religién y ciencia curativa mas antigua. intimamente
ligados al chamanismo estan los llamados ritos de pasaje, rituales poderosos realizados por muchas culturas
en momentos de importantes transiciones bioldgicas y sociales. Otro fendmeno fascinante es la iniciacion a los
antiguos misterios de muerte y renacimiento como los de Grecia, Egipto, Roma, América Central y otras partes
del mundo. Las fuentes mas importantes de informacion sobre las emergencias espirituales son las escrituras
de las grandes religiones de la humanidad y sus ramas misticas. Entre ellas, los libros de los muertos tienen
una posicion especial: fueron utilizados como guias para los moribundos y como manuales para practicas de
meditacién y procedimientos de iniciacion.

EL CAMINO DEL CHAMAN

Senti una gran alegria inexplicable, con tal fuerza que no podia reprimirla y tuve que comenzar una cancion,
una cancién de poder con espacio para una sola palabra: jGozo, gozo!... Y entonces, en medio de tal estado
de deleite misterioso y arrollador me converti en chaman, sin yo saber como ocurrié. Habia ganado mi
iluminacién, la luz del cerebro y del cuerpo del chaman. Un chaman esquimal citado en Ecstatic Religions
Chaman es el término que utilizan los antropélogos para un tipo especial de hombre o mujer capaz de sanar;
médicos brujos o curanderos que utilizan estados alterados de conciencia para curarse a ellos mismos o a
otros, prever el futuro, abrir canales de percepcion extrasensorial y comunicarse con animales, elementos de la
naturaleza y seres del mas alla. En el nucleo del chamanismo se encuentra la nocion de que durante estados
inusuales de la conciencia uno puede realizar viajes visionarios benéficos a otras regiones y dimensiones de la
realidad. Los primeros chamanes fueron quienes originariamente exploraron y realizaron una cartografia de
tales regiones interiores. El chamanismo es un fendmeno universal. Es extremadamente antiguo también; sus
comienzos pueden rastrearse hasta el hombre de Cromagnon de la era paleolitica. Muchas pintaras rupestres y
grabados en las paredes de las grandes cavernas de Altamira, Font de Gaumc, Les Trois Fréres y otras
exhiben motivos con chamanes.

Las investigaciones arqueoldgicas, histéricas y antropoldgicas indican que los rasgos basicos del chamanismo
y sus técnicas de lo sagrado han permanecido relativamente sin cambios por decenas de miles de afios. Han
sobrevivido migraciones por todo el planeta, mientras que otros aspectos de las culturas en si sufrieron
cambios drasticos. Estos hechos sugieren que el chamanismo involucra niveles primordiales, universales y
atemporales de la psique humana. Con el correr de los siglos, los chamanes han adquirido una enorme
cantidad de conocimientos que fueron transmitiendo a sus aprendices en todo el mundo, y las experiencias de
estos sanadores y las de aquellos a quienes ayudaron los han confirmado una y otra vez. Es probable que la
misma palabra chaman derive del verbo tunguco-manchuriano s que significa “saber”. Una traduccion literal de
la palabra tungus saman es, entonces, “aquel que sabe”. Como guardianes del antiguo conocimiento de los
estados alterados de conciencia, los chamanes representan una fuente in valuable de informacion sobre los
procesos que implica una crisis de transformacion. Varios aspectos importantes del chamanismo son de gran
relevancia para el concepto de la emergencia espiritual. Muchos chamanes comienzan su trayectoria curativa
luego de un episodio de gran dramatismo y de una perturbacién tanto emocional como psicosomatica, que a
menudo adquiere proporciones que la psiquiatria occidental calificaria de psicéticas. Sin embargo, el chaman
emerge de esta crisis con un mejor estado de salud, como un individuo que funciona en plenitud. En segundo
lugar, un chaman con experiencia en su practica tiene la capacidad y los medios para entrar en estados

49



alterados de la conciencia, estados que, lo repetimos, serian considerados psicoticos. No obstante, es capaz
de funcionar durante estas experiencias, utilizarlas para una variedad de propodsitos y regresar de ellas sin
efectos posteriores negativos. En tercer lugar, entre las habilidades de un chaman se cuenta la capacidad de
inducir estados no ordinarios en los demas y de guiarlos de una manera que resulte curativa o los beneficie de
alguna forma.

LA CRISIS CHAMANICA

Observemos ahora con mayor detenimiento el aspecto mas significativo del chamanismo con respecto a la
emergencia espiritual: el tormentoso comienzo de la carrera de muchos chamanes en todo el mundo. Este se
produce a través de una profunda crisis emocional y psicosomatica que muchos antropdlogos y psiquiatras
occidentales llaman “la enfermedad del chaman”. Este término refleja el prejuicio de nuestra cultura para con
los estados alterados de conciencia, asi como la fuerte orientacion hacia la enfermedad de la psiquiatria
contemporanea. En ciertos casos, la “enfermedad del chaman” puede ser disparada por una crisis psicolégica;
también hay historias sobre chamanes esquimales o siberianos cuyas iniciaciones ocurrieron cuando tuvieron
viruela o alguna otra enfermedad infecciosa, o cuando se estaban recuperando de una herida grave. En otros
casos, no se presenta ningun factor desencadenante, y todo el episodio parece ser de naturaleza puramente
psicoldgica y espiritual. En cuestion de horas o dias, el futuro chaman desarrolla una profunda alteracion de la
conciencia durante la cual él o ella pierden contacto con la realidad cotidiana y, para quienes los observan
desde el exterior, pareceran moribundos o locos. Estos cambios tomaran diversas formas. A veces estas
personas se agitan, se mueven como tisicos y hacen gestos y muecas extrafas. En otros momentos tal vez se
comporten de manera opuesta, retirandose a pasar horas en una posicion reclinada, completa mente absortos,
o hasta en una condicién cercana a la pérdida de la con ciencia y al estupor. El habla se vuelve incoherente e
incomprensible; tal vez parezcan estar poseidos por malos espiritus o en comunicacion con los muertos, a los
que se considera chamanes que desean instruir y guiar al futuro chaman en su iniciacion. La gama de
experiencias visionarias durante la crisis chamanica es muy amplia. En el curso de este viaje interior, el
chaman novato visita otras regiones de la realidad, muchas de naturaleza mistica o fantastica. Debe enfrentar
vientos helados, bosques incendiados, rios turbulentos y arroyos de sangre. Durante estas travesias, el viajero
involuntario se encuentra con ancestros, guias espirituales, dioses, demonios y otros seres. Entre éstos, los
“animales de poder” juegan un papel importantisimo: son los espiritus o facetas extraordinarias de distintas
especies animales que pueden convertirse en guias y ayudantes del chaman. Durante estas aventuras, el
iniciado aprende las reglas y tabues del mundo interno y las leyes de un orden natural mas elevado. Los
espiritus guardianes, en forma animal o humana, aparecen en distintos momentos para hacer de guias en los
paisajes funerarios: las peligrosas y terribles regiones del mas alla. Las experiencias de la crisis chamanica
varian en detalle de cultura en cultura, aunque aparentemente comparten un nucleo basico con tres fases
caracteristicas. La aventura visionaria comienza con un viaje terrible al otro mundo, al reino de los muertos. A
esto le siguen una experiencia extdtica de ascenso a las regiones celestiales, y la adquisicibn de un
conocimiento fuera de lo comun. El paso final es el regreso y la integracion de su aventura extraordinaria con la
vida de todos los dias. En el viaje visionario al otro mundo, el chaman es atacado por crueles demonios y
malos espiritus, que lo torturan y lo obligan a someterse a terribles pruebas. Las entidades maléficas raspan la
carne de sus victimas hasta el hueso, les arrancan los 0jos, les chupan la sangre o los hierven en calderos. Las
torturas culminan con la experiencia del desmembramiento y la aniquilaciéon total. En algunas culturas, esta
destruccion final es realizada por un animal de iniciacion, que destroza al novicio en pedazos o lo devora; de
acuerdo con el grupo étnico este animal puede ser un oso, un lobo, un jaguar, una vibora gigante u otros. A
esta experiencia le sigue una secuencia de renacimiento o resurreccion. El aspirante a chaman siente como si
recibiera una carne nueva, una sangre nueva y nuevos 0jos; se siente cargado de una energia sobrenatural y
conectado con todos los elementos de la naturaleza. Al sentir como si naciera de nuevo y rejuveneciera,
experimenta el ascenso a los Mundos Superiores. El simbolismo de esta f varia también de acuerdo con la
cultura y con el periodo historico. Quizas crea que ha sido raptado por un aguila u otro pajaro tradicionalmente
asociado al sol, o que se transforma en otra criatura. El ascenso también puede consistir en trepar el Arbol del
Mundo: una estructura arquetipica que conecta los mundos inferiores, intermedios y superiores del reino
visionario. En ciertas culturas, un rol similar lo cumple una montafa, un arco iris 0 una escalera. Con frecuencia
esta fase culmina con la sensacién de haber alcanzado el reino del sol y de fundirse y unirse con su energia.
Este aspecto esencial de la crisis chamanica puede ilustrarse con la siguiente descripcion clasica de una forma
extrema de iniciacion de un chaman Avam-Samoyed siberiano, tal como fue registrada por el antropélogo ruso
A. A. Popov: El futuro chaman, que sufria de viruela, permanecio6 inconsciente durante tres dias, casi muerto,
por lo que por poco se lo entierra al tercer dia. Se vio a si mismo descender a los infiernos y, luego de muchas
aventuras, fue llevado a una isla, en medio de la cual habia un abedul joven que llegaba hasta el cielo. Era el
Arbol del Sefior de la Tierra, y el Sefior le dio una rama de éste para que se hiciera un tambor. Luego llegé
hasta una montafia. Atravesando una abertura, encontré a un hombre desnudo avivando con un fuelle un fuego
enorme sobre el que habia una pava. El hombre lo agarré con un gancho, le corto la cabeza, pico su cuerpo en
pedacitos y los puso en la pava. Alli hirvié su cuerpo durante tres afios, y después le forjé una cabeza sobre el
yunque. Finalmente, pescé sus huesos que flotaban en un rio, los unié y los cubrié de carne. Durante sus
aventuras en el Otro Mundo, el futuro chaman encontré a varios personajes semidivinos, de forma humana o
animal, y cada uno de ellos le revel6 doctrinas o le ensefid secretos del arte curativo. Cuando desperté en su

50



yurta (tienda redonda usada por los mongoles y turcos del Asia Central), entre sus parientes, ya estaba inicia
do y era capaz de ejercer como chaman. Cualquiera sea la forma simbdlica que adquiera el viaje chamanico, el
denominador comun es siempre la destruccion de la vieja identidad, y la experiencia de una conexion extatica
con la naturaleza, con el orden césmico y con la energia creadora del universo. En este proceso de muerte y
renacimiento, los chamanes experimentan su propia divinidad y adquieren un conocimiento profundo sobre la
naturaleza de la realidad. Es muy usual que comprendan el origen de varios desoérdenes y aprendan a
diagnosticarlos y a curarlos. Si este proceso se completa con éxito y las experiencias extraordinarias se
integran bien a la conciencia diaria, el resultado es una curacién a nivel emocional y psicosomatico, y una
profunda transformacion de la personalidad. La persona resurgira de esta crisis en una condicion
incomparablemente mejor que aquella en que se encontraba cuando entré en ella. Esto no sélo incluye un
mayor bienestar personal, sino también una mejor adaptacion social, que le posibilitara funcionar como un lider
venerado por la comunidad.

VERSIONES DISIMILES SOBRE LA CRISIS CHAMANICA

Salvo unas pocas excepciones, los expertos de Occidente coinciden en sefalar que la crisis chamanica
constituye una patologia grave, aunque las opiniones difieren en cuanto a un diagnéstico clinico apropiado. Los
diagnésticos mas frecuentes son esquizofrenia u otra psicosis, histeria y epilepsia. Sin embargo, antropdlogos y
psiquiatras que conocen muy bien al chamanismo, incluso por experiencias de primera mano de lo que es un
estado chamanico de conciencia, rehlisan considerar a tales crisis como enfermedades mentales. Afirman que
este acercamiento clinico refleja la preferencia occidental por la realidad consensuada, la falta de una
comprensién genuina de un estado alterado de conciencia y una fuerte tendencia a patologizar tales estados
indiscriminadamente. Michael Harner, que es tanto un antropélogo cuanto un chaman iniciado, considera que
esta actitud es etnocéntrica, porque expresa un fuerte prejuicio cultural. También la llama “cognocéntrica”, ya
que utiliza corno unica fuente de conocimiento la informacion que se origina en el estado normal de la
conciencia. ‘Tenieirdo en cuenta los llamativos resultados positivos de la crisis chamanica por cierto seria mas
apropiado considerar a esta condicion como —-al menos en potencia— un proceso sorprendente de curacion y
de reestructuracion profunda de la personalidad que facilita la resolucion de varios de los problemas de la vida.
Su potencial terapéutico es comparable —--y sale favorecido---- con los mejores procedimientos de tratamiento
de la psiquiatria occidental. Como mencionamos con anterioridad, hemos observado secuencias que no se
pueden distinguir de una crisis chamanica en una variedad de medios: en sesiones psicodélicas, en nuestro
trabajo vivencial con la respiracion y la musica y en el curso de las emergencias espirituales de los occidentales
de hoy. Los cientificos tradicionales atribuyen el aprecio que las sociedades no occidentales sienten por los
chamanes al hecho de que estas sociedades no son capaces de discriminar lo anormal de lo supranormal,
debido a su falta de educacion y de conocimientos cientificos. Esta explicacion se contradice con la experiencia
de quienes han tenido un contacto directo con chamanes o culturas chamanicas. Tales personas comprenden
que las experiencias y conductas exéticas no alcanzan rara convertirse en un chaman. Mientras que ciertos
individuos son considerados grandes cha manes, otros son vistos como enfermos o locos. Para que alguien
sea considerado un chaman, luego de la crisis de iniciacién debe demostrar un funcionamiento al menos
adecuado en la realidad cotidiana. En muchos casos, la adaptacion social de los chamanes es claramente
superior a la de otros miembros del grupo.

Los chamanes suelen ser participantes activos en los asuntos sociales, econémicos y hasta politicos de la
tribu. Son cazadores, granjeros, jardineros, artesanos, artistas y, con frecuencia, miembros responsables de
una familia. La tribu los considera guardianes del equilibrio psicoldgico, espiritual y ecolégico, e intermediarios
entre el mundo visible y el invisible. El chaman debe hallarse como en su casa, tanto en los estados alterados
de conciencia como en la realidad de todos los dias, y manejarse exitosa- mente en ambos; esto es
considerado la evidencia del poder genuino de un chaman. Todos estos factores son dificiles de reconciliar con
la idea de que los chamanes son psicéticos ambulantes o individuos con graves perturbaciones, aunque el
comienzo de la trayectoria de un chaman pueda haber estado marcado por una perturbaciéon emocional y
psicosomatica. La observacién del mundo del chamanismo aporta un gran alivio al discriminar entre los estados
patoldgicos, que deben ser tratados médicamente, y los estados de transformacién, que poseen un potencial
positivo que deberia ser apoyado.

LOS RITOS DE PASAJE

Otra importante fuente de informacién sobre las crisis de transformacién sancionadas culturalmente son los
acontecimientos rituales que los antropdlogos llaman “ritos de pasaje”. En este caso, la apreciacion y
comprension cultural del valor positivo de los estados alterados de con ciencia va un paso mas alla: mientras
que en el caso de la crisis chamanica, el grupo social acepta y valora los episodios espontdneos de estados
alterados de conciencia, con los ritos de pasaje de hecho utiliza diversas técnicas que han sido desarrolladas
especificamente para inducir tales estados. Ceremonias de este tipo han existido en muchas culturas de la
humanidad y se realizan hasta hoy en sociedades preindustriales. Su principal propésito es redefinir,
transformar y consagrar a individuos, a grupos y hasta a culturas enteras. Se realizan ritos de pasaje en épocas
de cambios cruciales en la vida de una persona o de una cultura; suelen coincidir con transiciones psicologicas
y sociales de gran importancia, como el nacimiento, la circuncisioén, la pubertad, el matrimonio, la menopausia y
la muerte. Rituales como éstos se relacionan con la iniciacion al estado de guerrero, a la aceptacion en

51



sociedades secretas, a las fiestas anuales de renovacién, a las ceremonias de curacidon y a los
desplazamientos geograficos. En todas estas situaciones, la persona o el grupo social deja atras una forma de
ser y pasa a circunstancias de vida totalmente nuevas. Esta transicion suele ser drastica y se asocia con una
serie de experiencias inusuales aterrorizantes y psicolégicamente desestabilizantes. El término rito de pasaje
fue acufiado por Arnold Van Gennep, autor del primer tratado cientifico sobre el tema. Van Gennep reconocio
que en todas las culturas que habia estudiado los rituales de este tipo seguian un patrén similar, con tres
etapas diferenciables: la separacion, la transicién y la incorporacién. En la primera etapa —la separacién— el
individuo es apartado de su contexto social: familia, clan o resto de la tribu. En este momento, el nedfito quizas
esté totalmente solo, o comparta la situacién de inseguridad con sus pares o companeros de la misma edad. La
pérdida del medio familiar y la ausencia de uno nuevo que lo reemplace lo conduce a un estado limite, a la
condicion de estar entre una cosa y la otra. Durante este periodo de separacion, sentira una enorme pena por
la pérdida de la vieja forma de ser. También es posible que sienta miedo y esté ansioso, asustado por el
cambio, lo inesperado, lo desconocido. Esta situacion se parece mucho a la de la emergencia espiritual, en
donde la realidad conocida es reemplazada a la fuerza por los desafios interiores. Sin embargo, en las
iniciaciones grupales que ocurren en los ritos de pasaje tribales, este atemorizante periodo de separacion tiene
su costado positivo: como consecuencia de él, los nedfitos desarrollan una profunda unién entre si y un sentido
comunitario. Durante este tiempo, quienes estan a cargo de la iniciacion les ensefianza los novicios la
cosmologia y mitologia de su cultura, y los preparan para el proximo estadio de transiciéon. Esto se da en forma
indirecta, a través de las historias, canciones y danzas de la mitologia, o en forma directa, por medio de
descripciones de los territorios vivenciales que atravesaran. Esta preparacion es de gran importancia para el
resultado final del proceso de transformacion. Los nedfitos aprenden que el viaje, aunque parezca extrafio y
atemorizante, tiene una dimension universal y atemporal; ha sido y sera llevado a cabo por muchos otros:
ancestros sagrados e iniciados anteriores y posteriores. Conocer este contexto mas amplio reafirma a los
novicios y los ayuda a enfrentar los aspectos dificiles del proceso. En el siguiente estadio —Ila transicion— el
iniciado pasa de un aprendizaje intelectual a la experimentacion directa de estados extraordinarios de
conciencia. Las practicas utilizadas por diferentes culturas para inducir tales estados cubren un amplio espectro
de posibilidades: algunas son relativamente suaves, como la sugestion, la presion grupal, las danzas y canticos
mondtonos, el ayuno y la falta de suefio; otras son mas drasticas, e incluyen el extremo dolor y la mutilacion
fisica, estrangulamientos y ahogos, el cansancio fisico extremo y la exposicién al peligro de muerte. También
es usual encontrar entre las técnicas que alteran la mente al aislamiento social y aun sensorial, o, por el
contrario, la sobrecarga de estimulos acusticos u opticos. Una de las herramientas mas poderosas de
transformacion ritual de todos los siglos ha sido el uso de diversas plantas con propiedades psicodélicas. En el
curso de un rito de pasaje tipico, las experiencias y el comportamiento de los nedfitos (y a menudo el de los
iniciados también) suelen ser raros y extravagantes. Como en el caso de la crisis chamanica, un observador
occidental con conocimientos psiquiatricos tradicionales probablemente los catalogaria como psicéticos.
Tomaremos como ejemplo un complejo rito de pasaje: el festival Okipa de los mandans, una tribu de los indios
de las Grandes Praderas de Norteamérica que vivian a orillas del rio Missouri. Hemos elegido deliberadamente
un ritual que entraina el dolor extremo y la mutilaciéon Corporal, porque demuestra la alta estima que tenian
algunas culturas por el valor de tina experiencia de transformacion y cuanto estaban dispuestos a sacrificar
para obtenerla. Por supuesto, otros ritos de este tipo no son tan extremos. A pesar de que en esencia se
trataba de la iniciacidon de los hombres jovenes en la adultez, y de la obtencion del status de guerreros, también
incluia danzas ceremoniales para asegurar el éxito en la caceria de bufalos y apaciguar a los malos espiritus,
asi como también tina celebracion por la bajada de las aguas del diluvio mitolégico. Al comienzo del ritual, una
figura ceremonial pintada con arcilla blanca y que llevaba una tunica espléndida iba a la cabeza de los jovenes
iniciados, cubiertos también de arcilla (le distintos colores, hasta el sitio de la ceremonia; esta figura
representaba al Primer Hombre, al Ancestro Original. Penetraban luego en una gran choza circular y se
sentaban en los costados. Después de fumar su pipa sagrada medicinal, el Primer Hombre les daba a los
iniciados una charla alentadora y designaba a un viejo médico brujo como Maestro de Ceremonia. Entre los
roles de éste se encontraba asegurarse de que ninguno de los jovenes escapara del recinto, comiera, bebiera o
durmiera durante los cuatro dias que duraba la preparacion para la gran prueba. A través de la oracion también
se mantenia en contacto con el Gran Espiritu, para pedir por el éxito del procedimiento. Durante este tiempo
preparatorio) los participantes llevaban a cabo un numero de rituales) y se desarrollaban una serie de
entretenimientos afuera del recinto, alrededor de la Gran Canoa, un recordatorio del diluvio. Se entonaban
muchas oraciones al Gran Espiritu, pidiéndole que no faltaran bufalos y que llenara de valor a los jovenes
iniciados. Gran parte de la energia estaba centrada en invocar al Espiritu del Mal, O-kee-hee-dee. (El esfuerzo
por conciliar los aspectos oscuros de la existencia es caracteristico de los ritos de pasaje y las ceremonias de
curacién en muchas culturas.) En el cuarto dia, una figura enmascarada que representaba a O-kee-hee-dee
aparecia finalmente, casi desnuda y pintada de color negro, con algo de blanco. Atacaba al poblado con un
pene de madera de proporciones colosales, cuya base era una vara negra y tenia una gran cabeza rojo
bermelldn; asi corria locamente persiguiendo a las mujeres y destrozandolo todo. El panico y el caos iban en
aumento hasta llegar a un punto culminante. El Maestro de Ceremonia se enfrentaba con el Espiritu del Mal y
lo inmovilizaba con su pipa sagrada. O-kee-hee-dee, desprovisto de su poder magico, era provocado,
ridiculizado y humillado, en especial por las mujeres, que luego lo perseguian hasta las afueras del poblado. El
re torno triunfal de las mujeres con su pene gigante como trofeo era la senal para el comienzo de la prueba de

52



los iniciados. Ellos eran elevados del suelo por medio de unos ganchos que les atravesaban la carne, atados a
sogas. Luego, suspendidos de los ganchos, se agregaban distintos objetos pesados, como escudos, arcos,
flechas en un carcaj y calaveras de bufalo, y se hacia girar a los iniciados por medio de palos hasta que
perdian el conocimiento. Luego se los bajaba al suelo, y cuando recuperaban la conciencia se les cortaban los
dedos mefiques con un hacha y éstos se ofrecian al Gran Espiritu. Con los pesos todavia atados a sus
cuerpos, se llevaba a los muchachos fuera del drea ceremonial. El momento final de la ceremonia Okipa era la
ultima carrera. Los jovenes tenian que correr en grandes circulos, arrastrando los pesos detras de si, cada uno
tratando de soportar mas tiempo que sus compaferos sin caer o “morir’, como se lo llamaba. Aun después de
desmayarse, totalmente exhaustos por el cansancio y el terrible dolor, se los seguia arrastrando hasta que se
arrancaban todos los pesos. Sus cuerpos malheridos permanecian en el piso hasta que los iniciados volvian en
si y caminaban como podian hasta sus casas. Alli los recibian sus parientes, que los felicitaban por su gran
logro. Se consideraba muertos en esta prueba a los jévenes inmaduros que habian sido, ahora renacidos como
guerreros adul tos y valientes. Sea lo que fuere lo que la mayoria de los occidentales piensen de experiencias y
conductas tan extremistas, el resultado de ceremonias de este tipo es un aumento considerable del bienestar
emocional y fisico, una sensacién de mayor fuerza e independencia) una conexién muy profunda con la
naturaleza y el cosmos, y un sentido de cohesién y ubicacion social. Las experiencias internas y los
acontecimientos externos del rito de pasaje les comunican un profundo mensaje a los nedfitos: la percepcion
de la esencia de todos los procesos de transformacién humanos, incluyendo la emergencia espiritual; uno es
capaz de sufrir el caos de la situacion limite y morir, experimentar la aniquilacién toral y, aun asi, emerger
curado, renacido, rejuvenecido y mas fuerte que antes. Tener conciencia de esto reduce en gran parte el miedo
a la muerte y aumenta la capacidad de disfrutar de la vida. A pesar de que en el rito de pasaje Okipa una gran
parte de la prueba de pasaje era llevada a cabo de una forma realista y concreta, ésta no es la unica
alternativa. Diversas técnicas mucho mas suaves de alteracion de la mente pueden desencadenar secuencias
similares de sufrimiento, muerte y renacimiento, al activar los repositorios internos de la psique. Una
experiencia puramente simbdlica de esta clase tendra un impacto idéntico en la persona que lo vive. En las
emergencias espirituales, los episodios e este tipo se dan de manera espontanea. El tercer paso en la triada de
Gennep —incorporaciéon— entrafia la reintegracion de la persona a su comunidad con un rol nuevo, definido
segun el tipo de ceremonia: adulto, padre, guerrero, etc. No obstante, quien vuelve ya no es el mismo que el
que cumplié su proceso de iniciacién. Gracias a una profunda transformacion psicolégica, tiene una vision del
mundo mas amplia, una mejor autoimagen y otro sistema de valores. Todo esto es el resultado de una crisis
inducida deliberadamente, que toca el nicleo més intimo del iniciado y muchas veces lo acerca al miedo, al
caos y a la desorganizaciéon. Por esto, los ritos de pasaje son otro ejemplo de una situacién en la que un
periodo de desintegraciéon y perturbacion temporaria lleva a un estado mejor. Los dos ejemplos de
“desintegracion positiva” que hemos analizado hasta aqui —la crisis chamanica y los ritos de pasaje— tienen
muchos rasgos en comun, pero también difieren en varias cosas. La crisis chamanica invade inesperadamente
la psique del futuro chaman, sin aviso previo; es de naturaleza espontanea y auténoma. En cambio, los ritos de
pasaje son el producto de una cultura y siguen un orden previsto: las experiencias de los iniciados son el
resultado de técnicas que alteran la mente, desarrolladas y perfeccionadas por generaciones anteriores. En las
culturas en las que se venera al chaman y se llevan a cabo ritos de pasaje, la crisis chamanica es considerada
una forma de iniciacion muy superior al rito de pasaje. Ocurre en personas como consecuencia de un poder
superior y por lo tanto es considerada como un signo de la eleccion divina y de un llamado especial.

LA MITOLOGIA, EL VIAJE DEL HEROE Y LA LOCURA RITUAL

Nada es mas alto que estos misterios. Han endulzado nuestro caracter y suavizado nuestras costumbres; nos
han hecho salir de la condiciéon de salvajes a una de verdadera humanidad. No sélo nos han mostrado como
vivir con alegria, sino ademas nos han ensefiado a morir con esperanza. Cicerdn, De Legibus

Los antiguos misterios de muerte y renacimiento proveyeron otro contexto social importante para las
experiencias de transformacion. En ellos, los iniciados se identificaban con diversas figuras mitolégicas que
habian muerto y vuelto a la vida.

LA FUNCION DE LA MITOLOGIA EN LA PSIQUE Y EN LA SOCIEDAD

Se suele dar por sentado que los mitos son un producto de la imaginacion y el intelecto humano. Nada mas
lejano a nuestras ideas; ademas de nuestras experiencias personales en esta area, hemos recibido la fuerte
influencia del trabajo de C. G. Jung y, en especial, la de nuestra amistad con el experto en mitologia, Joseph
Campbell. El trabajo de estos dos pensadores pioneros produjo una revolucién conceptual en la comprension
de la mitologia. De acuerdo a Jung y a Campbell, los mitos no son historias ficticias sobre las aventuras de
personajes imaginarios en paises inexistentes y por lo tanto productos arbitrarios de la fantasia humana
individual. Se originan en el inconsciente colectivo de la humanidad y son manifestaciones de los principios
organizativos primordiales de la psique y el cosmos, a los que Jung llamé arquetipos. Los arquetipos se
expresan a través de la psique individual y sus procesos mas profundos, pero no se originan en la mente
humana ni son producto de ella. En cierto sentido, son un orden superior a ésta y funcionan como principios
que la gobiernan. Segun Jung, ciertos arquetipos muy fuertes pueden influir en acontecimientos histéricos y en
el comportamiento de una cultura determinada. El “inconsciente colectivo”, el nombre que Jung le dio al sitio en
donde residen, representa una herencia cultural compartida por todos los seres humanos a través de la

53



historia. Los temas basicos arquetipicos de la mitologia, en su aspecto mas general y abstracto, estan
distribuidos por toda la tierra. En diferentes culturas y periodos histéricos se encuentran variaciones especificas
de estos motivos mitoldgicos basicos. Un arquetipo poderoso a nivel general es el de la Gran Diosa Madre; en
distintas culturas, esta figura aparece como una diosa madre local: Isis, la Virgen Maria, Kybele o Kali. De la
misma manera, el concepto de ciclo, paraiso e infierno puede encontrarse en muchas culturas en todo el
mundo, pero la forma particular de estas regiones arquetipicas varia en cada caso.

EL HEROE DE LAS MIL CARAS

En 1948, luego de muchos afios de estudio sistematico de la mitologia de distintas culturas de todo el mundo,
Joseph Campbell publicé su libro pionero, El héroe de las mil caras, una obra maestra que en las décadas
posteriores ha ejercido una profunda influencia en un gran nimero de pensadores de diversos campos. Al
analizar una amplia gama de mitos de distintas regiones del planeta, Campbell se dio cuenta de que todos
parecian contener variaciones de una féormula arquetipica universal, a la que llamé monomito. Esta era la
historia del héroe, ya sea masculino o femenino, que deja su hogar y, luego de fantasticas aventuras, retorna
como ser deificado. Campbell descubrié que el arquetipo del viaje del héroe suele constar de tres estadios,
similares a los que antes describimos como la secuencia caracteristica en los ritos de pasaje tradicionales:
sepa racion, iniciacion y retorno. El héroe abandona voluntariamente su lugar natal, o se ve forzado a hacerlo
por una fuerza externa, sufre una transformacion gracias a una serie de pruebas y aventuras extraordinarias vy,
finalmente, se reintegra a su sociedad de origen con un nuevo rol. En las propias palabras de Campbell, la
férmula basica de la travesia del héroe puede resumirse de la siguiente manera: Un héroe sale del mundo de
todos los dias y se aventura en una regién de maravillas sobrenaturales; se enfrenta con fuerzas
sobrenaturales y obtiene una victoria decisiva; el héroe vuelve de su misteriosa aventura con el poder de
otorgar dones a los demas. El intelecto inquisitivo e inquieto de Campbell no se satisfizo con constatar la
universalidad de este mito a través del tiempo y el espacio. Su curiosidad lo llevo a preguntarse qué es lo que
hace universal a un mito. ¢ Por qué el tema del viaje del héroe atrae a culturas de todos los tiempos y lugares
del globo, a pesar de que éstas difieran en todos los demas aspectos? Su respuesta tiene la simplicidad y la
infatigable légica de las ideas brillantes: el monomito del viaje del héroe es una metafora de las experiencias
durante una crisis de transformacién en la que se describen los territorios de la vivencia. El mito, asi corno la
crisis de transformacion, tiene una relevancia universal.

LA EMERGENCIA ESPIRITUAL COMO EL VIAJE DEL HEROE

El mismo Campbell se daba cuenta de que las aventuras de los chamanes durante sus crisis de iniciacion y
aquellas de los nedfitos durante los ritos de pasaje eran ejemplos especiales del viaje heroico. En 1968 conocié
al analista jungueano John Perry, quien durante afios habia trabajado mucho con jévenes pacientes a quienes
tradicionalmente se los hubiera diagnosticado como psicéticos. En el curso de su trabajo, Perry no habia
utilizado ningun tipo de medicacion supresiva. Como resultado de su contacto con Perry y su material,
Campbell reconoci6 las profundas similitudes entre el simbolismo del viaje del héroe y la imagineria que surgia
en estados alterados de conciencia espontaneos, y extendié la aplicacion del monomito para incluir ciertos
tipos de psicosis. El mito tipico de la travesia heroica comienza cuando la vida normal del protagonista se ve
interrumpida subitamente por la intrusién de elementos de naturaleza magica que pertenecen a otro orden de la
realidad. Campbell denomina “llamado” a esta invitacién a la aventura. En términos psicoldgicos, podemos
pensarlo como la emergencia de elementos del inconsciente profundo, en particular de estos niveles
arquetipicos, en la conciencia normal. Si el héroe responde a la invitacion y acepta el desafio, él o ella se
embarcan en una aventura que entrafna visitar tierras des conocidas, encontrarse con animales fantasticos y
seres sobrenaturales y enfrentar numerosas pruebas. Luego de la finalizacién exitosa de la travesia, el héroe
retorna a su hogar y lleva una vida plena como ser deificado; un lider mundano, un curador, un visionario o un
maestro espiritual. Como el héroe del monomito, quien vive una emergencia espiritual r in llamado. La pelicula
sutil que separa nuestra vida cotidiana del mundo sorprendente de la mente inconsciente se vuelve
transparente vy, finalmente, se rompe. Los contenidos profundos de la psique, de los que a diario no somos
conscientes, hacen erupcion en forma de imagenes, emociones fuertes y extrafias sensaciones fisicas. Una
odisea llena de dramatismo por las profundidades de la psique ha comenzado. Como en las historias heroicas
que conocemos de la mitologia, incluye fuerzas oscuras y monstruos terribles, peligros de toda clase y
encuentros con seres sobrenaturales, asi como intervenciones magicas. Cuando los desafios de este viaje
interior han sido aceptados y se han vencido las dificultades, la experiencia tiene sus recompensas y se llega a
una resolucion positiva. Esto a menudo implica reconocer la propia naturaleza divina y poder comprender el
orden del universo. El encuentro con los arquetipos de la Gran Diosa Madre y del Padre Divino son capaces de
ayudar a que haya un mejor equilibrio entre los aspectos masculino y femenino (yang y ying) de la personalidad
del individuo. Uno ve con claridad los conceptos erréneos y las malas estrategias del pasado y siente que una
vida mas productiva y plena seria posible en el futuro. Si se permite que la experiencia se complete
naturalmente y se cuenta con un apoyo y una valorizacion de lo que ocurre, una persona puede re tomar su
vida cotidiana transformada por completo. Muchos problemas emocionales y psicosomaticos se consumen y
eliminan en el proceso de la transformacion, se mejoran notoriamente la autoimagen y la aceptacion de si, y
aumenta la capacidad para disfrutar de la vida. Es posible que la intuicion haya aumentado, asi como la
capacidad para trabajar con otra gente como consejera o guia en crisis emocionales. Es probable que todo

54



esto produzca una fuerte necesidad de incluir un elemento de servicio a los demas como componente
importante de la vida. A pesar de que los resultados quizas no sean tan gloriosos como los del viaje del héroe,
son del mismo tipo, y la metafora es muy apropiada. No obstante, en muchos casos algo que comenzd como
una aventura visionaria no llega a completarse exitosamente. Tal vez se desoiga el llamado y la persona se
arregle para aferrarse a la realidad comun, con todos sus problemas y limitaciones. Otra posibilidad es que no
se llegue a terminar el viaje; en ese caso, uno se imbrica en las profundidades del abismo de lo inconsciente y
no es capaz de volver a funcionar con normalidad en la vida cotidiana. Esta es, desgraciadamente, la suerte
que corren muchas personas en nuestra cultura, ya que deben enfrentar una emergencia espiritual sin
comprension ni apoyo.

LA MUERTE Y EL RENACIMIENTO DE DIOSES Y HEROES

Otro tema particularmente poderoso y llamativamente recurrente en la mitologia de la travesia del héroe es el
del encuentro con la muerte y el siguiente renacimiento. La mitologia de todas las épocas y lugares incluye
historias sobre héroes y heroinas que han descendido al reino de los muertos y, luego de sobreponerse a
obstaculos inimaginables, han regresado a la tierra con poderes especiales. Los chamanes legendarios de di
versas culturas, los mellizos de la epopeya maya del Popol Vuh y los héroes griegos Odiseo y Hércules son
ejemplos salientes de tales personajes miticos. Con igual frecuencia se encuentran historias sobre dioses,
semidioses y héroes que han muerto o han sido muertos y regresan a la vida con un nuevo rol, exaltados e
inmortalizados por la experiencia de su muerte y renacimiento. El tema central de la religién judeo-cristiana, la
crucifixion y resurrecciéon de Jesus, constituye tan soélo un ejemplo. En una forma menos obvia a nivel
simbdlico, el mismo motivo aparece como el ser devorado por un monstruo aterrorizante y luego escapar por
milagro o ser regurgitado por éste. Los ejemplos aqui van desde el héroe griego Jasén y el Jonas biblico hasta
Santa Margarita, de quien se dice fue tragada por un dragén y salvada por un milagro. Considerando cuan
universales e importantes son estos temas en la mitologia mundial, es interesante recalcar que las secuencias
de muerte y renacimiento psicoldgico se cuentan entre las experiencias mas frecuentes observadas en estados
alterados de conciencia inducidos por diversos me dios o espontaneos. Juegan un papel importantisimo en el
proceso de la transformacion psicoldgica y la apertura espiritual. Muchas culturas antiguas conocian bien este
hecho, y desarrollaron procedimientos de iniciacion que estaban intimamente relacionados con los mitos de
muerte y re nacimiento.

MISTERIOS DE MUERTE Y RENACIMIENTO

En muchas partes del mundo, los mitos de muerte y renacimiento sirvieron como base ideolégica de los
misterios sagrados; poderosos acontecimientos rituales en los que los nedfitos experimentaban la muerte y el
renacimiento. Los medios utilizados para inducir estos estados alterados de conciencia eran similares a los
procedimientos chamanicos y a los de los ritos de pasaje: percusién, canticos y danzas; alteracion del ritmo
respiratorio; exposicion al estrés, al dolor fisico y a falsas o reales situaciones de peligro. Entre las
herramientas mas utilizadas para este propdsito se encuentran distintas plantas con propiedades psicoactivas.
En algunos casos, los procedimientos usados para alterar la mente en esos rituales nos son desconocidos: o
bien eran mantenidos en secreto o la in formacion se perdid en el tiempo. Las fuertes y aterrorizantes
experiencias provocadas en los iniciados eran consideradas oportunidades para entrar en contacto con
deidades y reinos divinos; eran necesarias, deseables y, en Ultima instancia, curativas. Las pruebas indican
que la exposicidon voluntaria a estos estados de con ciencia era preventiva y protegia contra la verdadera
locura. Esto puede ilustrarse con el mito griego de Dionisios, que invitd a los ciudadanos de Tebas a unirse a él
en la Danza Menor, el éxtasis del Bacanal, un ritual orgiastico con danzas alocadas y liberacion de distintas
emociones e impulsos instintivos. Les prometidé que este acontecimiento los llevaria a sitios que jamas
hubiesen sofiado posibles. Cuando se negaron, los forzé a danzar la Gran Danza de Dionisios, un arrebato de
locura peligrosa por el cual confundieron a su principe con un animal salvaje y lo mataron. Como lo muestra
este conocido mito, los antiguos griegos estaban al tanto de las fuerzas peligrosas que alberga nuestra psique
y de la necesidad de dejar que se expresen en un contexto adecuado. Los intensos acontecimientos
psicolégicos que vivian los iniciados en los misterios de muerte y renacimiento sin duda tenian un fuerte
potencial curativo y transformador. Podemos aqui hacer referencia al testimonio de dos gigantes de la antigua
filosofia griega, Platon y Aristételes. (Es especialmente relevante que este testimonio provenga de Grecia, la
cuna de la civilizacién occidental, ya que seria muy facil para los occidentales ignorar la evidencia del
chamanismo o de los ritos de pasaje, por provenir éstos de culturas distintas de las de nuestra propia tradicion.)
En su dialogo “Fedro”, Platén distinguia dos clases de locura: una era el resultado de las dolencias humanas, la
otra provenia de la intervencion divina o, como lo diriamos en términos de la psicologia moderna, de la
influencia de los arquetipos originados en el inconsciente colectivo. En esta segunda clase de locura distinguia
otras cuatro subclases, adscribiéndolas a dioses especificos: la locura del amante a Afrodita o Eros, el éxtasis
profético a Apolo, la inspiracion artistica a las Musas, y el éxtasis ritual a Dionisios. Platén brinda una vivida
descripcion del potencial terapéutico de la locura ritual, utilizando como ejemplo una variedad de los misterios
griegos poco conocida: los ritos coribanticos. Segun él, las salvajes danzas al ritmo de flautas y tambores, que
culminaban en una libe racidén emocional explosiva, producian un estado de profunda relajacién y tranquilidad.
El gran discipulo de Platdn, Aristoteles, fue el primero en afirmar explicitamente que la experimentacion plena y
la liberacion de emociones reprimidas, que llamo catarsis (literalmente “purificacién” o “purga”), eran un

55



tratamiento eficaz para los desérdenes mentales. También expresd su creencia en que los misterios griegos
brindaban un excelente con texto para este proceso. De acuerdo con Aristételes, el consumo de vino,
afrodisiacos y la musica producian en los iniciados una excitacion extraordinaria de las pasiones, seguida por
una catarsis curativa. Coincidiendo con la tesis basica de los miembros del culto 6rfico, una de las escuelas
misticas mas importantes de ese tiempo, Aristételes estaba convencido de que el caos y la locura de los
misterios conducian eventualmente a un ordenamiento. Esta forma de comprender la relacion entre estados de
intensa emocién y la curacién se acerca mucho al concepto de la emergencia espiritual y a las
correspondientes estrategias de tratamiento. Los sintomas dramaticos no indican necesariamente una
patologia; en ciertos contextos es mas correcto considerarlos manifestaciones de diversos contenidos y fuerzas
perturbadoras que preexisten en el inconsciente. Desde este punto de vista, traerlos a lo consciente y
enfrentarlos es algo deseable y curativo. La popularidad y la amplia distribucién de los misterios en el inundo
antiguo indican que los participantes los consideraban psicolégicamente importantes y benéficos. Los famosos
misterios de Eleusis, cerca de Atenas, se llevaron a cabo cada cinco afos sin interrupcion por un periodo de
casi dos mil afios. Nos gustaria hacer una breve mencién de los mas importantes miste- rios de muerte y
renacimiento que se realizaban en la antigliedad en distintas partes del mundo. Los temas arquetipicos que se
llevaban a cabo en estos rituales emergen con regularidad en las experiencias de los occidentales de hoy que
realizan una terapia experiencial profunda o atraviesan una emergencia espiritual. Para estas personas, y para
quienes los asisten en sus procesos, conocer la mitologia que aparece en el viaje interior puede ser una guia
muy importante. Entre los més antiguos se encuentran los ritos babildnicos y asirios de Ishtar y Tammuz. Su
base era el mito de la Diosa Madre Ishtar y su des censo al otro mundo, el reino de los muertos gobernados por
la terrible diosa Ereshkigal, en busca del elixir que devolviera a la vida a su hijo y esposo Tammuz. De acuerdo
con la interpretacién esotérica, el mito del viaje de Ishtar al otro mundo y su regreso con éxito simbolizaba el
encarcelamiento de la conciencia en la materia, y su liberaciéon gracias al efecto de ensefianzas y
procedimientos espirituales secretos. Al elegir atravesar una prueba similar a la de Ishtar, los iniciados lograban
la liberacion espiritual. En los templos de Isis y Osiris en el antiguo Egipto, los iniciados se sometian a
complejas pruebas bajo la guia de los altos sacerdotes para sobreponerse al miedo a la muerte y acceder al
conocimiento esotérico sobre el universo y la naturaleza humana. Durante este procedimiento, los nedfitos se
identificaban con el dios Osiris, quien de acuerdo con el mito que era la base de estos misterios, fue asesinado
y desmembrado por su malvado hermano Seth, y luego fue resucitado por sus hermanas, Isis y Neftis. En la
antigua Grecia y sus paises vecinos, abundaban las religiones mistéricas y los ritos sagrados. Los misterios de
Eleusis se basaban en la interpretacién del mito de la diosa Deméter y su hija Persefone. Persefone fue
raptada por Plutén, el dios del otro mundo, pero luego fue libera da gracias a la intervencién de Zeus con la
condicién de que regresara al reino de Pluton por un tercio de cada afo. Este mito, usualmente considerado
una alegoria sobre el crecimiento ciclico de las plantas en el transcurso de las estaciones, se convirtié para los
iniciados de Eleusis en un simbolo de las batallas espirituales del alma, aprisionada y liberada periédicamente
de la materia.

Otros ejemplos de los misterios griegos es el culto érfico, que giraba en torno de la leyenda del bardo y luego
dios Orfeo el musico y cantante incomparable que visitd el reino de los muertos para liberar a su amada
Euridice de las garras de la muerte. Los ritos dionisiacos o bacanales se basaban en la historia mitoldgica del
joven Dionisio, que fue desmembrado por los Titanes y luego fue resucitado por Palas Atenea cuando ésta
recuperd su corazoén. En los ritos dionisiacos, los iniciados se identificaban con el dios muerto y renacido por
medio de bebidas alcohdlicas, danzas orgiasticas, corridas alocadas por el campo y el consumo de carne cruda
de animales. Otro mito famoso sobre un dios que murié es el de Adoniss. Su madre, Smyrna, habia sido
convertida por los dioses en un arbol de mirra. Luego de que un jabali lo ayudara a nacer de este arbol, fue
asignado a pasar una tercera parte del afio con Persefone y el resto con Afrodita. Los misterios inspirados en
este mito se celebraban anualmente en muchos lugares de Egipto, Fenicia y Biblos. Los misterios frigios, muy
ligados a estos ultimos, se realizaban en nombre de Atis, un dios que se castré a si mismo y a quien resucito la
diosa Cibeles. Estos ejemplos de ninguna manera agotan el tema de los antiguos misterios y religiones
mistéricas. Procedimientos similares centrados en la muerte y el renacimiento también se encuentran en la
religion mitraica, en las tradiciones nordicas, entre los druidas y en la cultura precolombina maya; estan de
igual modo presentes como elementos de iniciaciéon en varias 6rdenes y sociedades secretas, abarcando muy
diversos contextos.

EL REINADO SAGRADO Y LA REPRESENTACION REAL DE LA MUERTE Y EL RENACIMIENTO

Antes de abandonar el mito y el ritual, nos gustaria referirnos breve mente a una fase del desarrollo cultural que
se ha hecho relevante en el estudio de la emergencia espiritual gracias al trabajo de John Perry. En la
evolucién de las grandes culturas del mundo, aun en aquellas que de acuerdo con nuestros conocimientos no
tuvieron contacto entre si, existe un periodo al que se podria llamar de reinado sagrado, o, en la terminologia
de Perry, la “era arcaica del mito encarnado”. En este tiempo, que a grandes rasgos coincide con la formacion
de las ciudades, el rey era considerado literalmente la encarnacién de Dios. Este tipo de sociedad se encuentra
en la historia de Egipto, la Mesopotamia, Israel, Roma, Grecia, las tierras nérdicas, Iran, India, China y América
Central (toltecas y aztecas). Independientemente, estas culturas celebraban festejos por el Afio Nuevo muy
elaborados, en los que se llevaban a cabo representaciones rituales que giraban en torno de la persona del rey
y ciertos temas preestablecidos. Luego de que el sitio del ritual se establecia como centro del mundo, en

56



secuencias de hondo dramatismo se representaban la muerte del rey y su regreso a los comienzos del tiempo
y (le la creacién. A esto le seguia su nuevo nacimiento, su matrimonio sagrado y su apoteosis como héroe
mesianico. Todo esto ocurria con el conflicto cdsmico del enfrentamiento de fuerzas opuestas como fondo; el
combate entre las fuerzas de la luz y las de la oscuridad, del Bien contra el Mal. Una parte importante de estas
representaciones era la reversién de las polaridades sexuales, expresada por la participacion de travestis. La
representacion simbdlica culminaba con un mundo renovado y una sociedad revitalizada. Estos rituales eran
considerados de suma importancia para la continuacion de la existencia, la estabilidad del cosmos y la
naturaleza, y la prosperidad de la sociedad. En el trabajo psicoterapéutico sistematico con pacientes que
experimentaban estados no ordinarios de conciencia de forma espontanea, Perry llegd a una conclusion
asombrosa: muchos de estos estados giraban en torno de los mismos temas que los festejos de Afo Nuevo
aqui descritos. Como lo mencionaramos en el capitulo 4, él llamé a esta importante forma de crisis de
transformacion “el proceso de renovacion”. El hecho de que las experiencias que lo constituyen tienen
paralelos histéricos tan asombrosos, le da a este proceso implicancias de largo alcance. Desafia la vision de
estos estados como sintomas de la enfermedad mental. Sus te mas arquetipicos son claramente significativos
en relacion con la evolucion de la conciencia a escala colectiva, y posiblemente a escala individual también, y
es muy improbable que su rico e intrincado contenido pueda ser producto de una distorsion de los procesos
mentales debido a una discapacidad patolégica del cerebro. En la psicoterapia experiencial, asi como en
episodios de emergencia espiritual, es muy frecuente encontrar secuencias mitolégicas que representan la
muerte y el renacimiento, amén de otros temas. En estados no ordinarios de conciencia, el material mitol6gico
surge espontaneamente desde las profundidades de la psique, sin haber sido programado y para sorpresa de
todos los involucrados. Imagenes arquetipicas y escenas enteras de la mitologia de diversas culturas suelen
aparecer en las experiencias de individuos que no tienen ningun conocimiento intelectual de las figuras miticas
y de los temas que surgen. Pareciera que Dionisios, Osiris y Wotan, asi como también Jesucristo, residen en la
psique de los occidentales modernos y vuelven a la vida en los estados no ordinarios de conciencia.

LEGADOS ESPIRITUALES DE LAS GRANDES RELIGIONES

Atacan los demonios, algunos arrojan cimas de montafias del color del fuego; otros arrojan arboles arrancados
de cuajo y varas de cobre y hierro, Algunos arrojan camellos y elefantes de ojos terribles serpientes, y
espantosos reptiles con miradas venenosas, y otros demonios con cabeza de buey. Buda se enfrenta con
Kama Mara, El Sutra Lalitavistara

El estudio de la historia de las grandes religiones de la humanidad y sus escrituras sagradas es de especial
importancia para la comprension de las emergencias espirituales. Aun una mirada superficial revela que todos
los movimientos religiosos que han dado forma a la historia humana fue ron inspirados y revitalizados en
repetidas ocasiones por experiencias visionarias de las realidades transpersonales. Las tradiciones misticas y
las 6rdenes monasticas de muchas religiones han dejado cartografias de los estados de la mente a encontrar
en instancias importantes de la practica espiritual, incluyendo las distintas cai das y vicisitudes. Quienes viven
una emergencia espiritual encuentran muchas de las mismas dificultades, y sus procesos suelen seguir los
mismos pasos. Por esta razdn, estos mapas son guias importantisimas para aquellos en una crisis de
transformacion y quienes los asisten. En muchos casos, las experiencias de hecho involucran formas
arquetipicas especificas de un sistema religioso en particular, como el hinduismo, el budismo o el misticismo
cristiano. En las siguientes paginas analizaremos algunas de las cartografias que pueden ser especialmente
Utiles para quienes trabajan con una emergencia espiritual.

HINDUISMO

A pesar de que los Vedas, los escritos sagrados de la religidn mas antigua de la India y el punto de partida del
hinduismo, no estan asociados a ninguna persona en particular, se cree que se basan en revelaciones divinas
a antiguos visionarios. Junto con los Upanishads, textos posteriores que desarrollaron y refinaron el mensaje
filosofico y espiritual de los Vedas, han sido una fuente inagotable de inspiracion no sélo para la India y el
Lejano Oriente sino también para buscadores espirituales de todo el mundo. Las diferentes escuelas de yoga
ofrecen practicas sofisticadas por las que el individuo busca lograr la unién con la esencia divina, o Atman
Brahman. La literatura mistica de la india es una auténtica mina de oro de informacion basada en muchos
siglos de profundas experiencias transpersonales de incontables maestros espirituales sobresalientes. La
misma esencia de la ensefianza del yoga ha sido resumida en el Yoga Sutra de Patanjali, un legendario fil6sofo
y gramatico indio. Un mapa para las experiencias internas de especial interés para quienes atraviesan una
emergencia espiritual es el sistema indio basado en la existencia de siete centros de energia psiquica o
chakras, y la energia cosmica, llamada Kundalini. Ya hemos mencionado que una de las formas mas comunes
de crisis psicoespiritual muestra una clara correspondencia con las descripciones del despertar de Kundalini.
Para las personas en este tipo de crisis de transformacion, las ensefianzas sobre los chakras hundan una
ayuda y una guia invaluables. De acuerdo con el Yoga Kundalini, los chakras estan localizados en una linea a
lo largo de la columna vertebral, entre el sacro y la coronilla. A pesar de tener conexiones funcionales con
importantes érganos del cuerpo, no son de naturaleza material sino que pertenecen al cuerpo energético o
“sutil”. Cada chakra esta asociado a una forma especifica de ver el mundo y posee actitudes y
comportamientos que le son caracteristicos. Cada uno de ellos también se relaciona con realidades mitolégicas
especificas y seres arquetipicos. Durante el despertar espiritual, Kundalini o el Poder de la Serpiente, un

57



aspecto de la energia césmica que normal mente yace en estado latente en la base de la columna, se activa y
fluye hacia arriba, abriendo, limpiando e iluminando los chakras a su paso. Mientras esto ocurre, la persona
suele tener experiencias ricas y dramaticas que toman formas caracteristicas de acuerdo a en qué chakra se
localice el proceso en ese momento.

BUDISMO

Como muchos otros sistemas religiosos, el budismo comenzd con una dramatica “emergencia espiritual” de su
fundador, Gautama Buda Sakyamuni. De acuerdo con las escrituras, su ardua busqueda de la iluminacién
estuvo repleta de aventuras visionarias. Durante su meditacion, lo visité Kama Mara, el amo del mundo ilusorio,
quien tratd de desviarlo del camino espiritual. Primero, Kama Mara tenté a Buda con sus tres hijas voluptuosas
y seductoras: Descontento, Placer y Sed. Al no tener éxito, le envié un ejército de demonios que amenazaron
con matarlo con diversas armas terribles, lluvias torrenciales, tormentas, rocas en llamas, barro hirviendo y
cenizas calientes. Esa misma noche, bajo el arbol Bo, el Buda conocié sus anteriores reencarnaciones y
adquirio el “ojo divino”, el don de la vision interior. Cuando alcanzé la iluminacion, “diez mil mundos temblaron
doce veces, tan lejos como la costa del océano. Florecieron lotos en cada arbol. Y el sistema de diez mil
mundos fue como un ramo de flores que se arroja girando en el aire.” Esta historia tal vez parezca un ingenuo
cuento de ha- (las; sin embargo, el trabajo con personas que viven estados alterados de conciencia demuestra
que bajo ciertas circunstancias la psique de una persona comun puede generar secuencias poderosas y
convincentes del mismo tipo. Ademas de los relatos de las experiencias visionarias del Buda, la literatura
budista contiene numerosas descripciones de los estados de con ciencia que se dan en la practica espiritual.
Quizas las mas amplias y detalladas de éstas se hallan en el texto enciclopédico Abhidhamma, basado en los
cuarenta afnos de prédica de Buda, tal como fuera relatada por sus discipulos. La tradicion de siglos de
antigliedad del Vajrayana, la version tibetana del budismo, ofrece mapas meticulosos y sofisticados del camino
espiritual, tales como los Seis Yogas de Naropa. El zen es una escuela de budismo que rechaza toda doctrina
o escrito y dice mantener la transmision directa del espiritu de las ensefianzas de Buda. Es bien sabido que en
la practica zen pueden surgir experiencias perturbadoras, extaticas y tentadoras durante la meditacion; éstas
abarcan desde material biografico hasta visiones mitoldgicas y recuerdos de vidas pasadas. No obstante, los
maestros zen han demostrado poco interés por catalogar estos fendmenos y se refieren a ellos con el término
englobador de makyo. Se recomienda a los discipulos no prestarles mayor atencién, sino simplemente
permanecer sentados, observarlos, pasar por la experiencia e ir mas alla de ella. Sin embargo, los estudiantes
del zen no estan totalmente desprovistos de mapas para sus practicas. En vez de describir especificamente los
distintos tipos y niveles de experiencias, los mapas zen hacen referencia a las grandes transformaciones de la
conciencia y a las etapas del desarrollo interior. Los més conocidos son las asi llamadas “Diez figuras de la
doma del toro”, donde las etapas del camino espiritual estdn representadas en una serie de dibujos muy
simples de diferentes situaciones entre un hombre y un toro. Las ilustraciones de la doma del toro representan
las diez etapas o “estaciones de iluminacién”, desde el momento en que el buscador se percata de la
posibilidad de la iluminacién hasta el momento en que regresa al mundo de todos los dias Como un sabio,
después de renunciar a la liberacion personal para ayudar a otros. Otro mapa similar es el Circulo zen, un
diagrama simple en donde los cambios de la conciencia a causa de la practica espiritual estan simbolizados por
el movimiento a lo largo de la circunferencia de un circulo. El punto de partida, en grado cero, simboliza el
estado de la mente en el que uno esta identificado con el mundo de los nombres y las formas y lo percibe en
términos de polaridades como agradable-desagradable y bueno-malo. La posicion de 90 grados en el circulo
representa el nivel de evolucion de la conciencia en donde uno percibe que todo proviene de la nada y
desaparece en la nada; en este punto, la forma y el vacio son lo mismo. La posiciéon en los 80 grados
representa el estado de conciencia en el que todo el mundo de las formas es visto como ilusorio y nada existe
en realidad. El punto en los 270 grados representa mi reino de magia y milagros: la mente parece haber
trascendido toda limitacion y todo lo concebible se hace posible. El fin del viaje esta simbolizado por el punto en
los 360 grados del circulo, que también es el de los 0 grados. Esta situacion se corresponde psicolégicamente
con el primer estado, ya que de alguna manera es igual al comienzo de la travesia pero también totalmente
distinto. Uno regresa al mundo normal pero lo ve sin apego ni juicios de valor, s6lo como es. En este punto,
hasta las diferencias entre los estados representadas por las distintas posiciones en el circulo desaparecen, y
uno se da cuenta tic que la cartografia en su totalidad era simplemente un recurso para ensefiar. La misma
situacion es expresada de forma aun mas sucinta por un dicho zen: “Cuando te embarcas en el viaje, las
montafias dejan de ser montafias y los rios ya no son rios. Cuando completas la travesia, las montafias son
montafias de nuevo, y los rios son rios otra vez.” Este principio ilustra la tesis basica que subyace al concepto
de la emergencia espiritual: en el camino hacia una mayor claridad y salud, a menudo uno debe atravesar
etapas que implican estados extrafios y desorganizantes de la mente. Cuando la crisis se completa con éxito,
uno regresa a la realidad cotidiana, que es casi la misma que antes, s6lo que ha sido transformada
radicalmente en tina forma profunda pero sutil.

LA TRADICION JUDEO-CRISTIANA

Las experiencias visionarias también han jugado un papel importantisimo en las religiones judeo-cristianas. En
el famoso episodio del Exodo, Yahvé se aparece ante el confundido Moisés en una zarza ardiendo. Se
presenta como el Dios de los antecesores de Moisés y le revela su propésito de sacar al pueblo de Israel de

58



Egipto e instalarlo en la tierra de Canaan. Hay cientos de episodios en el Viejo Testamento en los que se des
cribe la vision de Dios o se escucha su voz. La linea que comienza con Moisés continia con Salomén, Samuel,
Daniel, Elias, Ezequiel, Jeremias, Isaias, y Juan el Bautista, entre otros. En los comienzos del cristianismo, los
estados visionarios también frieron de mucha importancia. El Nuevo Testamento describe varias situaciones en
las que Cristo se comunica con Dios, asi como muchas instancias en las que sus discipulos y seguidores
experimentaron el cielo, encontraron seres desencarnados, angeles y al Espiritu Santo. En la ida de Jesus al
desierto, el demonio lo tento ofreciéndole el poder mundano y tratando de provocar en él dudas sobre su origen
divino. En su viaje a Damasco, Pablo de Tarso, ciudadano romano y fariseo estricto, vivi6 un encuentro
devastador con una luz cegadora, oyé una voz sobrenatural y sintié la presencia de Cristo. A partir de esto
paso de ser un encarnizado enemigo de la secta nazarena a convertirse en un seguidor apasionado de Jesus y
la figura mas importante en la historia de la iglesia cristiana. Un ejemplo clasico de una emergencia espiritual
de la historia del cristianismo es la vida de San Antonio, quien durante su soledad en el desierto sufri® muchas
visiones de tentacion y combates con el demonio. En estas visiones, el demonio se le aparecia bajo la forma de
un nifio joven e inocente, un monje devoto trayéndole pan durante sus ayunos, y mujeres sensuales, asi como
varios monstruos terribles y bestias salvajes. Por momentos, el principe de las tinieblas le pegd con brutalidad y
lo dejo creyéndolo muerto. Antonio resurgié de estos combates psicolégicos como un sano, sensato y famoso
padre del cristianismo. Las experiencias visionarias, tanto extaticas cuanto dolorosas, pueden hallarse en las
vidas de Santa Hildegarda von Bingen, Teresa de Avila, San Juan de la Cruz y muchos otros santos cristianos.
Los textos de los Padres del Desierto, como Evagrio —todos practicaban la austeridad en condiciones fisicas
extremas—, son una fuente rica en informacién sobre las vicisitudes del viaje espiritual. Ciertos escritores
cristianos intentaron describir de forma sistematica y amplia las etapas del camino y las dificultades que los
buscadores en contrarian. Entre los mapas cristianos mas famosos se cuenta la escala del Ascenso Divino,
escrito en el siglo siete por San Juan Climacus, un ere mita y abad del monasterio de Santa Catalina en el
monte Sinai. Resume las ensefianzas de los Padres del Desierto sobre el desarrollo espiritual, definiendo
treinta pasos distintos, desde la renunciacién al mundo en el primer escalén y la fe, la esperanza y la caridad
en el escalén superior. En la famosa alegoria escrita por el ministro puritano y escritor John Bunyan, Pilgrim’s
Progress, se describe la evolucion del alma humana como una serie de arduas aventuras en el camino a la
ciudad celeste, atravesando obstaculos y peligros especificos. El autor se basé en su propia emergencia
espiritual, una profunda experiencia de muerte y renacimiento psicolégico que cambié su vida. Probablemente
el mas famoso de los libros de guia cristianos para el viaje interior sea El castillo interior, escrito en el siglo
dieciséis por Santa Teresa de Avila. El castillo es un simbolo del progreso del alma desde su estado de
imperfeccién al logro final del matrimonio mistico. Esta descrito como una edificacién de increible riqueza que
consta de siete mansiones o habitaciones, la séptima y central es el lugar en donde habita la Santisima
Trinidad, que reside en las profundidades del alma. Se describe al camino mistico como el abandono (le la
realidad exterior para penetrar en el mundo interior y encontrarse a si mismo en el abrazo de Dios.

EL ISLAM

La mision profética de Mahoma comenzé cuando él estaba meditan do en una gruta en el monte Hira, cercano
a La Meca. Alli tuvo una vision del arcangel Gabriel, quien le entregd un pergamino que le revelaba que Ala lo
habia elegido como su profeta. Varios afnos mas tarde, atravesé lo que se conoce como “el milagroso viaje de
Mahoma”. Guiado por Gabriel, visitd los siete ciclos, los jardines del Paraiso y las regiones infernales de la
Gehena. Ademas, tuvo otras experiencias de comunicacion con lo Divino en estados visionarios, en suefios y
en palabras. Varias 6rdenes sufies, la rama mistica del Islam, han recolectado durante siglos un profundo
conocimiento de la conciencia y la psique humanas, incluyendo los obstaculos y vicisitudes del camino
espiritual. Este conocimiento se obtuvo gracias a la enorme importancia que el sufismo le otorga al encuentro
con lo Divino y la unién con Dios, algo que comparten con los misticos de todas las épocas y lugares. Los
métodos simples que han desarrollado los sufies para lograr este estado abarcan los giros o movimientos
ritmicos del cuerpo, los canticos y la respiracion. Uno de los mapas sufies de la conciencia mas conocido es el
tratado de al-Harawi: Las etapas del peregrino hacia Dios. Alli se describe el camino espiritual desde el
comienzo hasta la unién con lo absoluto bajo la forma de diez etapas o casas, incluyendo las virtudes que se
requieren para cada una de ellas y las dificultades especificas que se pueden encontrar. Otra cartografia
famosa proviene de Simnani. De acuerdo con él, la creacion del cosmos va desde la esencia divina hasta el
mando del hombre y la naturaleza en siete estadios. A la vuelta, uno atraviesa esos mismos estadios en orden
inverso, ascendiendo a través de siete aspectos sutiles e incorpéreos del ser. Una parabola especialmente
hermosa de la busqueda es la Conferencia de los pajaros, de Attar, en donde el viaje espiritual esta
representado por un grupo de pajaros en busca de Simurg, el legendario rey de los pajaros. Existen muchos
otros ejemplos en la historia de distintas religiones y en sus textos sagrados que ilustran el rol importantisimo
de las experiencias visionarias en la vida espiritual de la humanidad. Sin embargo, esta seleccion deberia ser
suficiente para demostrar que en la cuna de todos los grandes sistemas religiosos se encuentran las
revelaciones misticas a sus fundadores, profetas, santos y discipulos importantes. También demuestra que las
ramas misticas de las religiones y sus 6rdenes monasticas han honrado tales experiencias, han desarrollado
métodos poderosos para inducirlas y han dejado para la posteridad intrincadas cartografias del viaje interior.
Detras de todas las religiones es muy probable encontrar que su fuerza vital reside en la profunda conciencia
de que tales estados transpersonales son factibles, estan al alcance de todos y revelan dimensiones auténticas

59



de la existencia. Las descripciones de las etapas del camino espiritual y sus vicisitudes que hemos heredado
del pasado son tan relevantes hoy en (lia como lo fueron siglos atras. Son invalorables fuentes de informacién
para comprender mejor la moderna emergencia espiritual. EI denominador comun en las areas que hemos
explorado aqui es la profunda conviccién de todas las culturas de que existen estados altera dos de conciencia
que son curativos, transformadores y reveladores. A pesar de los momentos de desafid, pueden ser muy
benéficos si se dan en el contexto adecuado y aquellos que participan conocen los procesos y estados que
éstos implican. También es importante que quienes atraviesan estas experiencias sean protegidos y reciban
apoyo. Vale la pena desarrollar métodos que puedan inducir tales experiencias de transformacién en marcos
de trabajo rituales aprobados por una sociedad que los apoye. Desde un punto de vista practico, los datos
histéricos y antropolégicos muestran con claridad la necesidad de brindarle a la gente en una emergencia
espiritual un contexto alejado de lo patolégico para sus experiencias, asi como mapas generales para los
territorios del mundo interior que atraviesan. Es doloroso que estos elementos falten cuando los occidentales
se enfrentan con una crisis de transformacion; la mayoria se encuentra ante las regiones dificiles de la psique
sin ninguna preparacion y con la complicacion de diagndsticos psiquiatricos estigmatizantes. Mas
especificamente, la observacion de otras épocas y culturas de muestra la necesidad de crear sistemas de
apoyo a nivel social: equipos de terapeutas, centros de tratamiento y retiro, circulos de familiares y amigos
informados, comunidades) y grupos con intereses especiales en comun que compartan una filosofia basada en
la genuina comprension de los estados alterados de conciencia. La cultura occidental estd comenzando a
elevar su nivel de sofisticacion en cuanto a estos estados; quizas en un futuro cercano las personas en una
crisis psicoespiritual encuentren un apoyo lleno de compasioén, comprension e inteligencia.

CAPITULO 7
MODERNOS MAPAS DE LA CONCIENCIA

Como lajirafa y el ornitorrinco con su pico de pato, las criaturas que habitan las regiones mas remotas de la
mente son en extremo improbables. Sin embargo existen, son hechos observables; y, como tales, no pueden
ser ignorados por nadie que intente con honestidad comprender el mundo en el que vive.
ALDOUS HUXLEY,
Cielo e Infierno

En el capitulo anterior hemos visto como las culturas de todos los tiempos han mostrado un profundo interés en
los estados alterados de conciencia. Desarrollaron métodos efectivos para inducirlos y describieron las distintas
etapas de la travesia. Durante siglos, y hasta milenios, este conocimiento pasé de generacién en generacion,
perfeccionandose y refinandose con el tiempo. En el comienzo de la era moderna, cuando la ciencia occidental
estaba a en panales, esta sabiduria antiquisima fue rechazada y reemplazada por modelos de la psique
basados en una filosofia estrictamente materialista de la naturaleza. Cuando la nueva disciplina de la
psiquiatria aplicd sus principios y criterios a la historia espiritual humana, los estados misticos y los grandes
personajes religiosos quedaron relegados a los dominios de la psicopatologia. En la primera mitad de este
siglo, la psiquiatria académica estaba bajo la influencia de tres corrientes principales: la escuela bioldgica del
pensamiento, el behaviorismo y el psicoanadlisis. Cada una ofrecia su propia interpretacion de la psique y la
cultura humanas, reduciendo la complejidad de la vida mental a procesos organicos del cerebro, reflejos
psicolégicos simples e impulsos instintivos primarios, respectivamente. Ninguno de estos sistemas hacia un
lugar a la espiritualidad y al rol que ésta ha tenido en la vida humana. Los grandes desarrollos de los afios ‘50
y, en particular, de los ‘60, cuestionaron seriamente tan limitada comprension de la psicologia. El elemento
critico fue la experiencia de primera mano de muchos profesionales y legos en lo que respecta a las poderosas
técnicas de lo sagrado provenientes de distintas culturas y sus equivalentes modernos. Esto pro dujo que se
reconociera que, en el curso de nuestra decidida busqueda de la légica y la sobria racionalidad, no se habian
tenido en cuenta las muchas herramientas poderosas y el invalorable Conocimiento empirico de nuestros
ancestros. La clave de este reconocimiento yace en varias influencias: el interés masivo en varias técnicas de
meditacién de las tradiciones misticas de Oriente y Occidente, la experimentacién con las técnicas chamanicas,
la investigacién psicodélica y el desarrollo de técnicas alteradoras de la mente en los laboratorios, tales como el
biofeedback y el aislamiento sensorial. Los relatos honestos de una nueva generacion de antropélogos sobre
sus experiencias en culturas chamanicas y los estudios cientificos sobre las experiencias de cercania con la
muerte proveyeron otros desafias para la psicologia y la psiquiatria tradicionales. Muchos investigadores que
estudiaron sistematicamente estas nuevas areas de interés llegaron a la conclusién de que la sabiduria
perenne merece ser reexaminada y de que las ideas y creencias cientificas de Occidente a este respecto
deben revisarse y expandirse.

LA TERAPIA PSICODELICA Y LA RESPIRACION HOLOTROPICA

Como Stan menciond en su proélogo, su investigacion clinica con sustancias psicodélicas lo convencié de que
los territorios de la psique humana no se limitan al inconsciente freudiano y a los recuerdos posteriores al
nacimiento. Recurrentemente, las sesiones psicodélicas llevaban a la gente a dominios de la experiencia
conocidos gracias a mapas perennes de la conciencia que no estan incluidos en los modelos de la psiquiatria

60



occidental tradicional. Estas tempranas observaciones demostraron la necesidad de desarrollar una cartografia
extendida del inconsciente que no solo incluyera el nivel bioldgico sino también otros dos dominios: el peri natal
y el transpersonal. Mas tarde resultd obvio que esta cartografia era de hecho una versién moderna de los
mapas perennes, enriquecida por los datos de la investigacién de la conciencia del siglo XX. A pesar de que el
nuevo mapa de la psique se baso en las observaciones originadas en el trabajo con sustancias psicodélicas,
existian fuertes indicios de que no sélo era valido para las sesiones psicodélicas sino también para todos los
estados alterados de conciencia y la psique humana en general. Asi, se hacia cada vez mas evidente que el
LSD y sustancias similares no producian sus contenidos psicolégicos por sus efectos farmacoldgicos. Era
mejor considerarlos como catalizadores no especificos: agentes que energizan la psique y facilitan la
manifestacion de elementos previamente inconscientes. Esto fue confirmado aiun mas por el hecho de que
tales experiencias también podian encontrarse en los mapas perennes de culturas que no utilizaban
psicodélicos, sino poderosos métodos no farmacologicos para producir cambios en la conciencia. No obstante,
era dificil excluir por completo la posibilidad de que estas experiencias si fueran producidas por sustancias
psicodélicas. Nuestra ultima sombra de duda desaparecié decididamente a mediados de los afios 70, cuando
desarrollamos un método de profunda autoexploracién y terapia vivencial, al que ahora llamamos Respiracién
Holotrépica, y comenzamos a utilizarlo sistematicamente en nuestros talleres. Este método, que combina
medios sencillos tales como una respiracion mas rapida, técnicas musicales y de sonido y un cierto tipo de
trabajo corporal, es capaz de inducir toda la amplia gama de experiencias que soliamos presenciar en las
sesiones psicodélicas. En general, estas experiencias son mas suaves y la persona ejerce un mayor control
sobre ellas, pero su contenido es en esencia el mismo, aunque no se utilicen drogas. El catalizador principal
aqui no es una misteriosa y fuerte sustancia psicoactiva, sino el proceso fisioldgico mas natural y basico que
pueda imaginarse: la respiracion. Las experiencias producidas por la Respiracion Holotropica tienen un efecto
curativo y transformador muy poderoso. Ya que con este método se da el mismo tipo de experiencias que
durante las diversas formas de crisis psicoespiritual espontanea, las observaciones originadas en las sesiones
holotrépicas son de una gran importancia teérica y practica para la idea de la emergencia espiritual. Sugieren
que tales crisis son mas expresiones genuinas de la psiquis humana que productos artificiales de un proceso
patoldgico, y que son esfuerzos espontaneos del organismo para curarse a si mismo y simplificar su
funcionamiento. Muchas sesiones holotropicas traen a la superficie emociones dificiles o sensaciones
corporales desagradables de diverso tipo, pero su surgimiento completo posibilita una liberacién de su
influencia perturbadora. Por regla general, en el trabajo holotrépico uno se libera de un problema al enfrentarlo
y trabajar con él; es un proceso de purga y limpieza de viejos traumas y, a menudo, abre el camino hacia
experiencias y sentimientos muy agradables y hasta extaticos y trascendentes. Es llamativo que medios tan
elementales como la aceleracién del ritmo respiratorio y la musica puedan provocar todo un espectro de fuertes
experiencias muy similares, si no idénticas, a las que ocurren en las sesiones psicodélicas o en una
emergencia espiritual. Por la gran similitud que existe entre estas tres condiciones, tina nueva cartografia de la
psique se ria de gran utilidad para todas ellas. Un conocimiento intelectual de los territorios interiores y una
comprensiéon de las etapas del proceso de transformacion pueden resultar de gran ayuda para quienes
experimentan estados alterados de conciencia, ya sean planificados e inducidos por me dios conocidos, o
espontaneos e inesperados.

UN MAPA DEL VIAJE INTERIOR

El espectro de experiencias de estados alterados de conciencia es rico en extremo; sin embargo, todas las
experiencias parecen pertenecer a una de tres categorias. Algunas son de naturaleza bioldgica, relacionadas
con acontecimientos postnatales traumaticos de la propia vida. Un segundo grupo gira en torno de estos dos
ternas: el morir y el nacer, y son vivencias que parecen estar profundamente conectadas con el trauma del
nacimiento biolégico. La tercera gran categoria incluye experiencias que pueden llamarse transpersonales y
que van mas alla de la experiencia humana comun: estan intimamente relacionadas con el inconsciente
colectivo de Jung

EXPERIENCIAS BIOGRAFICAS: REVIVIR RECUERDOS POSTNATALES

Cuando se activa la psique inconsciente, las primeras experiencias que recordamos son acontecimientos que
ocurrieron luego del nacimiento. Mientras el proceso se mantiene en este nivel, diversas cuestiones irresueltas
del pasado emergen a la conciencia y se convierten en el contenido de la experiencia. Gracias a la psicoterapia
tradicional, se sabe que el acceso a este nivel del inconsciente es importante para el trabajo terapéutico. Esta
zona ha sido explorada exhaustivamente, y terapeutas con una orientacidon biografica han construido sus
mapas. Es importante remarcar aqui, sin embargo, que las cuestiones biograficas no resueltas no se limitan
necesariamente a traumas psicologicos. Con frecuencia se suelen re recuerdos de agresiones fisicas tales
como enfermedades, operaciones y ahogos durante los cuales uno se topa con emociones y sensaciones
extremas. Los recuerdos de traumas fisicos a menudo son una frente de graves problemas emocionales y
psicosomaticos tales como la depresion, distintas fobias, asma, jaquecas, y diversos dolores musculares. Estos
problemas pueden aliviarse drasticamente y hasta desaparecer cuando el individuo hace conscientes los
recuerdos que yacian bajo la superficie.

EXPERIENCIAS PERINATALES: EL PROCESO DE MUERTE Y RENACIMIENTO PSICOLOGICO
61



Como en circunstancias ordinarias no se recuerdan los detalles del nacimiento, a la mayoria de los
profesionales y legos les resulta dificil aceptar que estos recuerdos sean importantes. Sin embargo, recientes
investigaciones han confirmado en repetidas ocasiones, aun desarrollado, las originales ideas del discipulo de
Freud, Otto Rank. El sostenia que el trauma del nacimiento e inclusive las influencias prenatales juegan un
papel importantisimo en el desarrollo posterior del individuo. Estos descubrimientos han inspirado el
surgimiento de un nuevo campo de estudio: la psicologia pre y posnatal. Al profundizarse los estados alterados
de conciencia, las experiencias suelen pasar de lo biografico postnatal a dos aspectos criticos de la vida de los
seres humanos: su comienzo y su fin. En el nivel perinatal, el nacimiento y la muerte estan intimamente
ligados, lo que parece reflejar que el nacimiento es un momento dificil, en el que existe el riesgo de Perder la
vida. Muchos de nosotros hemos sentido lo que puede ser la muerte al luchar por salir del vientre materno
hacia el mundo exterior. Cuando alguien revive el nacimiento, con frecuencia se enfrenta con un gran miedo a
la muerte, a la pérdida del control y a la locura. Es por esto que quizas se comporte de forma poco usual y su
condicion tenga un matiz psicético. En el momento en que el material del nivel perinatal del inconsciente
emerge a la conciencia, las personas suelen preocuparse por la muerte. Tal vez sientan un intenso miedo a la
muerte, vean imagenes relacionadas con ella y estén convencidos de que su vida corre un serio peligro a nivel
biolégico. Estas experiencias alternan y hasta coinciden con la dramatica lucha por nacer o por liberarse de un
encierro extremadamente incomodo. En esta situacion, se es capaz de revivir el trauma del propio nacimiento
biolégico, aunque este proceso también puede percibirse como un nacimiento espiritual, una poderosa apertura
mistica y una reconexién con lo Divino. Es muy probable que en estas experiencias aparezcan intercalados
motivos mitoldgicos del inconsciente colectivo, a los que Jung llamaba arquetipos. Algunos seran figuras de
deidades que representan a la muerte y al renacimiento; otros simbolizaran el otro mundo y el infierno o, por el
contrario, el paraiso y los reinos celestiales. El simbolismo concreto asocia do a estos temas arquetipicos
puede provenir de cualquier cultura del planeta, y no estd en absoluto limitado a lo que la persona conozca
intelectualmente sobre estas areas. El nivel perinatal del inconsciente, por lo tanto, representa la interfase entre
el inconsciente individual y el colectivo. Una vez activado el nivel perinatal, comienza un proceso complejo de
muerte y renacimiento. Implica patrones de vivencias bien definidos, caracterizados por emociones especificas,
sensaciones corporales e imagenes simbolicas. Un examen mas detallado revela que estos parlones estan
relacionados con las etapas del parto bioldgico desde el estado que precede al parto hasta el momento en que
se emerge -al mundo. Estaria mas alla de los alcances de este libro analizar en detalle lo especifico de estas
conexiones, pero a grandes rasgos las presentamos aqui ya que son de mucha importancia a la hora de
comprender los distintos aspectos de las emergencias espirituales. Un analisis mas completo y detallado puede
hallarse en e! libro The Adventure of Self-Discovery, de Stanislav Grof. El universo amniético. La vida prenatal
intrauterina puede ser llamada “el universo amniético”. El feto parece no percibir los limites ni diferenciar entre
el afuera y el adentro. Esto se ve reflejado en la naturaleza de las experiencias que se relacionan con revivir el
estado prenatal. Al revivir una existencia embrionaria desprovista de perturbaciones, la gente puede llegar a
percibir vastas regiones sin fronteras ni limites. Tal vez se identifiquen con las galaxias, el espacio interestelar o
todo el cosmos, o sientan que son el océano, o distintos animales del mar, como peces, delfines o ballenas.
Esto pareceria indicar que el feto es esencialmente una criatura acuatica. Quizas se tengan visiones de la
Madre Naturaleza: segura, hermosa e incondicionalmente nutriente como un vientre; o imagenes de arboles
llenos de frutos, trigales dorados, o terrazas agricolas de los Andes e islas virgenes de la Polinesia. Las
imagenes de los dominios colectivos del inconsciente suelen aparecer en este contexto como diversos reinos
celestiales y paraisos.

Quien revive un episodio en el que algo perturbd la vida intrauterina siente una amenaza oscura y a menudo
teme estar siendo envenenado. Tal vez vea imagenes de aguas contaminadas y basureros toxicos, lo que
parece estar relacionado con que muchos casos de perturbaciones intrauterinas son consecuencia de cambios
téxicos en el cuerpo de la madre embarazada. Secuencias de este tipo también pueden asociarse a visiones de
atemorizantes entidades demodnicas. Aquellos que reviven interferencias mas violentas —como un aborto
inminente, ya sea natural o intencional— suelen percibir algun tipo de amenaza a nivel universal o sufrir
Visiones apocalipticas del fin del mundo. Una vez mas, esto refleja las intimas interconexiones entre los
acontecimientos ocurridos en la propia vida biolégica y los arquetipos jungueanos. Absorcion césmica. Los
individuos que reviven el comienzo de! nacimiento con frecuencia sienten que son aspirados hacia un voértice
gigantesco o que son devorados por una bestia mitica; es factible que también tengan la sensacién de que el
mundo entero es absorbido de esta manera. De hecho, es probable que vean imagenes de feroces monstruos
arquetipitos, como leviatanes, dragones, enormes serpientes, tarantulas y pulpos, y que esta sensacién de que
su vida esta en peligro les produzca una enorme ansiedad y una desconfianza hacia todo cercana a la
paranoia. Otras personas tienen la sensacién de descender a las profundidades del reino de los muertos, del
submundo o del infierno. Sin salida. La primera etapa del nacimiento bioldgico se caracteriza por la contraccion
periédica del utero y, por lo tanto, del feto, mientras el cuello del utero aun no se ha abierto. Ya que cada
contraccion causa la compresion de las arterias del utero, el feto se ve amenazado por la falta de oxigeno.
Revivir esta etapa es una de las peores cosas que le pueden suceder a un ser humano, ya que se sentira
atrapado en una monstruosa pesadilla claustrofébica, en medio de un agudo dolor fisico y emocional,
totalmente impotente. Es probable que sienta la soledad, la culpa, la absurdidad de la vida y una desdicha
existencial de proporciones metafisicas. Una persona en esta situacion se convence de que esto jamas
terminara y de que no hay salida. Al revivir este estadio del nacimiento, se suelen experimentar secuencias que

62



incluyen personas, animales y hasta seres mitolégicos en situaciones similares. Uno se identifica con prisiones
en mazmorras y gente en campos de concentracion, y quizas hasta llegue a sentir las intolerables torturas de
los pecadores en el infierno, la agonia de Cristo en la cruz o la tarea de Sisifo subiendo su piedra en el lugar
mas profundo del Hades. Es natural que quien se enfrente con este aspecto de la psique no sienta deseos de
confrontarlo. Introducirse en su experiencia es como aceptar la condenacion eterna; pero este estado de
oscuridad y desdicha es conocido en los textos espirituales como una etapa del surgimiento de la espiritualidad
que puede tener un efecto de limpieza inmensamente liberador. La lucha muerte-vida. Muchos aspectos de
esta experiencia vivida y rica pueden comprenderse al asociarlos con el segundo paso en el parto: la
propulsion hacia el exterior una vez que se abre el cuello del utero. Ademas de las secuencias facilmente
comprensibles, como las que implican una lucha titanica contra presiones y energias, o escenas de enorme
violencia y tortura, hay otras que merecen una explicacién especial. Parece existir en el organismo humano
algo que transforma el sufrimiento extremo en una extrafia forma de excitacion sexual, en particular si éste se
relaciona con e! ahogo. Asi se explica por qué gran variedad de experiencias sexuales y visiones ocurren al
revivirse el nacimiento. Se puede sentir una combinacion de excitacion sexual y dolor, agresidon o miedo,
experimentar diversas secuencias sadomasoquistas, violaciones y situaciones de abuso sexual, o ver
imagenes pornograficas. El feto encuentra diferentes tipos de materia organica —sangre, mucosidades, orina y
aun defecaciones— en el estadio final, lo que parece explicar por qué estos elementos también aparecen en
las secuencias de muerte y renacimiento. Estas experiencias suelen verse acompafnadas por la aparicion de
elementos arquetipicos especificos, en particular aquellos ligados a figuras heroicas y deidades que
representan la muerte y el renacimiento. En esta etapa, muchas personas tienen visiones de Jesus, el camino
hacia la cruz y la crucifixiéon en si, y llegan a identificarse con el sufrimiento de Cristo. Otros se conectan con
temas mitoldgicos, como la pareja egipcia sagrada, Isis y Osiris, el dios griego Dionisios o la diosa sumeria
Inanna y su des- censo al reino de los muertos. La frecuente aparicion de motivos relacionados con rituales
satanicos y el sabat de las brujas parece estar relacionado con que al revivir esta etapa del nacimiento se
reviven emociones, sensaciones y elementos que caracterizan las escenas arquetipicas de la misa negra y la
noche de Waipurgis: la excitacién sexual, la agresividad, el dolor, el sacrificio y el encuentro con materia
bioldgica repulsiva, todo asociado a una peculiar numinosidad. Justo antes del (re)nacimiento, la gente suele
encontrar el motivo del fuego. Este simbolo resulta un poco desconcertante. Su conexién con el nacimiento no
es tan directa ni tan obvia como la de otros elementos simbdlicos. Se puede experimentar el fuego en su forma
como bien en la variedad arquetipica del fuego purificador. En este momento del proceso, una persona sentira
que su cuerpo esta en llamas, tendra visiones de ciudades o bosques incendiados o se identificara con las
victimas de una inmolacién. En su version arquetipica, la quemazén adquiere una cualidad de limpieza: parece
destruir lo corrupto y preparar al individuo para un renacimiento espiritual. La experiencia de muerte y
renacimiento. Es muy comun experimentar la muerte y el renacimiento cuando los recuerdos que se hacen
conscientes estan ligados al nacimiento biolégico. Aqui uno completa las dificultades anteriores para salir del
vientre materno y llegar a la liberacion explosiva cuando emerge hacia la luz. Entonces se reviven varios
aspectos especificos del parto como recuerdos concretos y realistas, que incluyen la experiencia de la
anestesia, la presion de los forceps y las maniobras del obstetra en la intervencién posnatal. Para comprender
por qué al revivir el nacimiento biolégico se experimentan la muerte y el renacimiento, se debe tener en claro
que lo que se revive es mas que un replay de los acontecimientos originales. El feto se halla confinado durante
el proceso del nacimiento y no tiene manera de expresar las emociones y sensaciones que experimenta, por lo
que los re cuerdos permanecen sin digerirse psicolégicamente y sin posibilidad de haber sido asimilados.
Muchas de nuestras definiciones y actitudes hacia el mundo estan altamente contaminadas por este constante
recordatorio de la vulnerabilidad, inadecuacién ‘i debilidad que experimentamos al nacer. En cierto sentido,
nacemos automaticamente, pero aun no nos hemos puesto al dia a nivel emocional con este hecho. La
“muerte” y la agonia en la lucha por nacer reflejan en realidad el dolor y el peligro de muerte del proceso del
nacimiento bioldgico; pero la muerte del ego que precede al renacimiento es la muerte de nuestros viejos
conceptos de lo que somos y de lo que es el mundo, que se forja ron en el momento traumatico de nacer. Al
limpiar estas viejas programaciones permitiendo que emerjan a la conciencia, hacemos que éstas se vuelvan
irrelevantes y, en cierto sentido, mueran. Este proceso es tan curativo y transformador como atemorizante. Al
acercarse, el momento de la muerte del ego se sentira como el fin del mundo. Paradojicamente, aunque sélo
un pequefio paso nos separa de la liberacion total, nos llenamos de una angustia que lo invade todo y tememos
una catastrofe de enormes proporciones. Se vive Como si se perdiera todo lo que se es; al mismo tiempo se
ignora, y hasta se duda, de que haya algo del otro lado. Este temor lleva a la gente a resistir el proceso en este
estadio, y a raiz de esto puede quedar atascada en este territorio problematico. Cuando el individuo se
sobrepone al temor metafisico y decide permitir que las cosas sigan su curso experimenta la aniquilacion total a
todo nivel (fisico, emocional y espiritual). Durante esta experiencia, todos los puntos de referencia, todo lo que
es importante y significativo en la vida de una persona parece ser destruido sin piedad. Lo que sigue
inmediatamente a la experiencia de aniquilacion total —tocar fondo cosmicamente— es la visién de una luz de
un brillo y una belleza sobrenaturales que se suele percibir como de origen divino. El sobreviviente de lo que
parece ser el peor de los apocalipsis experimenta acto seguido una fantastica muestra de arco iris, disefios
como los de un pavo real y escenas celestiales. Se siente redimido y bendecido por la salvacién y retoma asi
su naturaleza divina y su status cdsmico; surgen emociones positivas hacia uno mismo, los demas, la
naturaleza y la vida en general. Este tipo de experiencia curativa, que es capaz de cambiar la vida de una

63



persona, se da cuando el nacimiento no lo debilitd demasiado ni lo aplacd una fuerte anestesia. Si éste es el
caso, la persona debe trabajar psicolégicamente sobre las cuestiones traumaticas en si.

EXPERIENCIAS TRANSPERSONALES

Mas alla de los dominios biograficos y perinatales de la psique se encuentra la region transpersonal. Este es el
término moderno para denominar a una amplia gama de estados que en otros contextos son llamados misticos,
espirituales, religiosos, magicos, parapsicoldgicos o paranormales. Toda esta area ha sido distorsionada y
malinterpretada en el pasado. Conocer la naturaleza y las caracteristicas basicas del fendmeno transpersonal
sin prejuicios es extremadamente importante para comprender y tratar las emergencias espirituales. La notable
naturaleza de los fendmenos transpersonales resulta obvia si los comparamos con nuestra percepcion
cotidiana del mundo y las limitaciones que consideramos inevitables. En un estado de conciencia “normal”, nos
percibimos como cuerpos materiales solidos cuya piel es la frontera e interfase con el mundo exterior. En
palabras del famoso fildsofo y escritor Alan Watts, un intérprete que difundié las ensefianzas espirituales de
Oriente en Occidente, esto nos hace creer que somos “egos encapsulados en piel”. Nuestra percepcion del m
se halla limitada por nuestros sentidos y la configuracion de nuestro medio ambiente. No somos capaces de ver
barcos mas alla del horizonte, u objetos de los que nos separa una pared solida. Nos resulta imposible
observar u oir la interacciéon de la gente que esta lejos, y no podemos gustar de la comida que no esta en
nuestra boca, ni oler una flor si el viento aleja su aroma, ni sentir la textura de los objetos sin tocarlos. Con
nuestros sentidos comunes solo experimentamos lo que ocurre aqui y ahora; en nuestra momentanea
ubicacion geografica y en nuestro momento actual. En los estados transpersonales de la mente, estas
limitaciones parecen trascenderse. Somos capaces de percibirnos como un juego de energia o un campo de
conciencia que no esta confinado en un contenedor fisico. Quizas esto prosiga con la identificacion con la
conciencia de otras personas, grupos de individuos o toda la humanidad, e inclusive puede ex tenderse mas
allda de las fronteras humanas para incluir a diferentes animales, plantas y aun materias inorganicas y
acontecimientos. Pareciera que todo lo que en la vida cotidiana se experimenta como un objeto, tiene en los
estados alterados de conciencia una contrapartida correspondiente en una experiencia subjetiva. Somos
capaces de convertirnos e identificamos con lo que de ordinario percibimos corno elementos separados de
nosotros, tales como personas, animales, arboles y piedras preciosas. El tiempo y el espacio dejan de ser
limites; se pueden vivir acontecimientos remotos tanto histérica cuanto geograficamente con tanta vividez como
si éstos ocurrieran aqui y ahora. Es factible participar en secuencias que se relacionan con nuestros ancestros,
los animales que nos precedieron y personas de diversas culturas del pasado que no tienen una relacién
genética con nosotros. En ciertos casos, esto tal vez se viva como un recuerdo personal. EI mundo de los
fenédmenos transpersonales brinda aun otro desafio mas: suele incluir entidades que la cosmovisidn occidental
no considera parte de la realidad objetiva, tales como demonios, deidades y otros personajes mitologicos de
distintas culturas, o cielos, purgatorios e infiernos. Estas experiencias son tan convincentes y reales como las
que vivirnos con objetos familiar-es de nuestro mundo cotidiano. Los estados transpersonales, entonces, no
distinguen entre el mundo de la realidad consensuada y el mundo mitolégico de los arquetipos. En este punto,
seria apropiado referirnos a una pregunta que probablemente ya ha surgido en la mente de nuestros lectores
escépticos que comparten la cosmovision de la ciencia occidental. Por qué darles tanta importancia a los
fendmenos transpersonales y qué relevancia tiene esta argumentacion para el problema de la emergencia
espiritual? Después de todo, la psique humana produce tales experiencias, y que la gente las considere
subjetivamente reales y convincentes no significa que deban tomar-se seriamente como conexiones auténticas
con los diversos aspectos del universo. El argumento mas comuin de quienes se niegan a prestarles atencion a
los fenédmenos transpersonales consiste en que se trata de productos erraticos y carentes de sentido de un
cerebro afectado por un proceso de enfermedad. De acuerdo con este punto de vista, su rico contenido pro-
viene de nuestros recuerdos. Vivimos en una cultura que esta expuesta a una enorme cantidad de informacion
de todo tipo a través de los diarios, las revistas, la television, la radio, las peliculas, la escuela y los libros que
leemos. Todo lo que vivirnos se almacena en nuestro cerebro con detalles fotograficos y, en ciertas
circunstancias, la actividad cerebral erratica crea, a partir de la riqueza de este material, innumerables
secuencias imaginarias que no tienen sentido ni importancia, y que no poseen ningun valor a la hora de
comprender la mente humana. Esta parece ser una explicacién razonable para quienes poseen un contacto
superficial con los hechos y los datos. Sin embargo, un estudio cuidadoso y sistematico de las experiencias
transpersonales demuestra que son un fendmeno extraordinario que desafia seriamente la vision del mundo
cientifica de Occidente. Aunque ocurren en un proceso de auto- exploracion profunda, los recuerdos de la
nifez, el nacimiento y la vida intrauterina no pueden ser explicados corno procesos mentales solamente, ya
que suelen proveer el acceso a informacion directa sobre el universo sin que medien los sentidos, informacién
que el individuo no hubiera podido adquirir por canales convencionales. En las secuencias sobre la vida de
ancestros, la historia de la raza, otras culturas y “vidas pasadas”, la gente suele brindar detalles exactos sobre
la vestimenta, las armas, los rituales, la arquitectura y la estructura social de las culturas y los periodos
histéricos que recuerda. En muchos casos hemos observado a individuos que se identifican con distintos
animales y que adquirieron asombrosos conocimientos sobre su psicologia, su comportamiento instintivo y
habitos especificos, llegando a actuar en movimientos espontaneos sus danzas nupciales, aunque esta
informacion suele estar fuera del alcance de su conocimiento sobre estas areas. A veces, puede surgir
informacion nueva a raiz de las identificaciones con plantas o procesos inorganicos de la naturaleza. Mas

64



sorprendente aln es que la gente en estados alterados de con ciencia “visita” diversas regiones arquetipicas y
se encuentra con seres mitoldgicos que residen alli, trayendo luego informacion que puede verificar-se al
investigar la mitologia de la cultura correspondiente. Observaciones de este tipo llevaron C. G. Jung a la idea
del inconsciente colectivo hace muchos afos atras, y a la asunciéon de que cada persona es capaz, en ciertas
circunstancias, de acceder a todo el legado cultural de la humanidad. Si estas observaciones aun dejan dudas
sobre la autenticidad de la informacion que se adquiere en estados transpersonales, éstas pueden resol- verse
con los datos que aportan las experiencias de estar fuera del cuerpo, en las que una persona es capaz de
“viajar” a sitios lejanos y enterarse de lo que alli sucede. Esto ocurre en emergencias espirituales, en sesiones
de psicoterapia experiencial y, especialmente, en experiencias de cercania con la muerte; los tanatélogos lo
han confirmado en estudios controla dos muy cuidadosamente. Otro aspecto importante de los estados
transpersonales —ademas de su autenticidad— que desafia la idea de la enfermedad es la notable cualidad
curativa y la capacidad de transformacion que poseen. Quien haya si do testigo del proceso de la emergencia
espiritual en circunstancias favorables encontrara dificil creer que no se trata de un paso inteligente de la
psique. Muchos desordenes emocionales y psicosomaticos parecen obedecer a constelaciones
transpersonales que yacen cerca de la superficie, ademas de a recuerdos biograficos y al material perinatal.
Pueden darse como recuerdos de vidas pasadas, la identificacién con distintos animales y arquetipos
demonicos, entre otras cosas. Cuando estos contenidos in conscientes emergen a la conciencia en plenitud
durante una crisis de transformacion, pierden su influencia perturbadora en la vida cotidiana; esto resultara en
la curacion drastica de diversos problemas emocionales y aun fisicos. Las experiencias transpersonales
asociadas a emociones positivas, tales como la sensacién de unidad con la humanidad y la naturaleza, estados
de unidad césmica, encuentros con deidades bondadosas y la uniéon con Dios tienen un rol especial en el
proceso de curacion y transformacion. Mientras que varias experiencias dolorosas y dificiles poseen el poder
de limpiar la psique y abrir el camino a experiencias mas placenteras, los estados extaticos y de unidn
representan la verdadera esencia de la curacion. En las emergencias espirituales, las experiencias que aqui
hemos descrito —biograficas, perinatales y transpersonales— aparecen en diferentes combinaciones
especificas que constituyen las distintas formas o tipos de las crisis de transformacion que antes describimos.
La cartografia que acabamos de explorar puede ser considerada como la matriz general de las emergencias
espirituales; de hecho, ha sido de gran ayuda para quienes atravesaban procesos desafiantes y exigentes.

65



TERCERA PARTE
VIVIR EN DOS MUNDOS

CAPITULO 8
ESTRATEGIAS PARA LA VIDA COTIDIANA

Los dos mundos, el divino y el humano son uno en realidad. El reino de los dioses es una dimension olvidada
del mundo que conocemos.
JOSEPH CAMPBELL,
El héroe de las mil caras

Imaginemos que vamos a trabajar en un dia cualquiera. Acabamos de pasar una mala noche, llena de suefios
muy vividos en los que nos vimos morir. Sentimos un dolor agudo y un enorme miedo al ver la sangre
escurrirse de nuestras heridas. Las caras de quienes nos rodeaban eran muy vividas y amenazantes. Todo
parecia tan real, como si realmente hubiera ocurrido. Nos despertamos sin aliento varias veces aliviados al
encontrar que estabamos a salvo, sé6lo para volver a sumergirnos en suefios aun mas torturantes. Al ir en el
auto hacia el trabajo en un brillante dia primaveral, llevamos a cuestas toda la tension fisica y las tortuosas
emociones de nuestros suenos. Pareciera que en el estado de vigilia contintia la actividad nocturna; es muy
dificil distinguir un estado de otro. Aunque el contenido de los suefios siempre varia, ya hemos venido sintiendo
el embrujo de estas aventuras de la mente de un tiempo a esta parte. Al fin del dia estamos exhaustos, y hay
un principio de depresion. Notamos que cuando nuestra resistencia es baja las experiencias se vuelven mas
fuertes; asi ocurrié durante esa gripe que tuvimos la semana pasa da luego de varias noches de insomnio. A
veces tenemos visiones de escenas de otros tiempos y lugares, o de seres mitolégicos. Y hemos hecho lo
imposible para contener las oleadas de rabia y de miedo que de pronto nos invaden. También nos han
molestado extrafias sensaciones corporales; cuando es tamos tranquilos, nuestro cuerpo se sacude
automaticamente y sentimos como si una energia eléctrica palpitara en nuestras extremidades, asi como una
ocasional presion en el pecho, y hemos empezado a sufrir frecuentes e inmovilizantes dolores de cabeza.
Estamos ansiosos e inquietos, a pesar de que externamente parecemos manejarlo todo con eficacia. Es como
si llevaramos una doble vida: la engafosa fachada de normalidad y alegria que presentamos ante el mundo y
la realidad secreta llena de conflictos de la que nos cuesta hablar. Hemos empezado a huir de ciertas
actividades sociales, ya que nunca podemos predecir cudndo comenzaran estas extrafas experiencias.
Tenemos una importantisima presentacion ante el consejo directivo de la compafiia para la que trabajamos, y
estamos preocupados: no sabernos como mantenernos en pie. Siguen viniendo pantallazos de lo que
sofiamos, y parece tan real como la actividad en la oficina; es muy dificil concentrarse. Ha vuelto el dolor de
cabeza, y estamos llenos de temor, como si estuviéramos en una situacion de vida o muerte. Asi se siente
estar en medio de una emergencia espiritual y tratar de funcionar en la vida cotidiana como si nada ocurriera.
Asi se siente realmente intentar vivir en dos mundos. Uno es el mundo comun y familiar de la realidad en el
tenemos ciertas expectativas que satisfacer, roles que cumplir, obligaciones que enfrentar. El otro es el que
yace bajo la capa de lo cotidiano, el vasto abismo del inconsciente que contiene posibilidades desconocidas.
Cuando el mundo interno se vuelve mas accesible, irrumpe en la percepcion normal, y la division entre estos
dos dominios comienza a derrumbarse. Esta es el area gris que causa problemas en las personas que
atraviesan una crisis de transformacion. No se esta ni en un mundo ni en el otro; ni del todo presente en la
realidad exterior ni tampoco en las regiones internas, y la tensiéon que esto produce i provocar grandes
molestias. Si usted se identifica con la situacion que acabamos de describir, es probable que ya haya
descubierto que el proceso interior desorganiza el funcionamiento cotidiano y que la preocupacion por la
eficiencia diaria se viene a sumar a la ansiedad va existente a causa del proceso de apertura espiritual. Si el
despertar es relativamente suave, tal vez usted se conforme con soportar los inconvenientes pasajeros que
surgen al intentar equilibrar estas realidades. Quizas, si esta involucrado mas activamente, sienta el impulso de
hacer algo para aliviar su situacién. Esta seccion se concentrara en sugerir recursos practicos para atravesar y
trabajar con la emergencia espiritual. Muchas de nuestras aproximaciones son el resultado de los
conocimientos que obtuvimos durante la lucha diana de Christina por sobrellevar las manifestaciones del
despertar de Kundalini, y la experiencia de Stan al convivir con ella y ayudarla. Otras fueron recogidas a lo
largo de los afios de investigacion cientifica que Stan llevé a cabo sobre los estados alterados de conciencia
como psiquiatra experiencial. También aprendimos muchisimo en nuestro trabajo conjunto con miles de
personas en nuestros talleres y seminarios de preparacion, y a través del contacto regular con la Red de
Emergencias Espirituales. Hemos sostenido muchas charlas con personas que atravesaron algun tipo de
emergencia espiritual, y al comparar sus estrategias con las nuestras descubrimos que nuestras soluciones
eran las mismas, o muy parecidas. Mucho de lo que describimos puede realizarse en la propia casa en el
transcurso de la vida cotidiana, con -ayuda de familiares, amigos y profesionales abiertos. (Hemos incluido
algunas sugerencias Para profesionales, terapeutas y asistentes que se vean envueltos en un proceso de este
tipo en el apéndice lll.)

66



SU ACTITUD HACIA SU EMERGENCIA ESPIRITUAL

Es importante usted sepa que los muchos problemas que surgen en el curso de su emergencia espiritual, tales
como los que se relacionan con sus seres queridos, su hogar, su vida profesional y su salud, se solucionaran
como parte del proceso de transformacion y no solamente gracias a los esfuerzos de su voluntad. Nos es
imposible brindarle datos o soluciones para estas dificultades, pero en cambio si podemos ofrecerle el consuelo
de que si se permite que el proceso de apertura progrese, y el mundo interno que provoca estos problemas se
exprese plenamente usted su reconectara con la vida cotidiana y, lo que es mas, es muy probable que luego
posea una mayor capacidad para funcionar con eficacia y perciba qué estos aparentes problemas fueron
necesarios para su desarrollo. Tal vez sienta que su emergencia espiritual decide las cosas por si sola, llega a
su vida cuando se le antoja y sigue su propio curso sin preocuparse por el momento o las conveniencias. A
pesar de que la vida en estos periodos puede convertirse en un gran desafio que consume una enorme
cantidad de tiempo y energia, todo resulta mas facil si se coopera y trabaja activamente con este proceso
curativo. Su actitud hacia un acontecimiento de este tipo es de vital importancia: mientras se halle limitado por
el miedo, la resistencia, la desconfianza la negacion, la oportunidad de cambiar su vida se vera severamente
afectada o hasta interrumpida. Por experiencia propia, una vez que el proceso se apertura se pone en
movimiento, no se detendra hasta que se haya completado. El intenso periodo del despertar tal vez tome cierto
tiempo, desde unos pocos meses hasta un cierto numero de afios. Habra ocasiones en las que el proceso de
transformacion se volvera mas conflictivo u obvio que en otras, Pero en general siempre continuara hasta que
esté terminado. Aproximarse con miedo o intentar detenerlo prematuramente es contraproducente. Es mas
probable que usted descubra que una actitud de resistencia vuelve mas dificil este proceso natural y, por lo
tanto, mas largo. Si uno es capaz de mantener un sentido de cooperaciéon y aun de entusiasmo hacia su
emergencia espiritual, todo el proceso resultard mas facil y probablemente, mas corto. Se tiene asi una buena
oportunidad de terminar la travesia sintiéndose realizado y victorioso en vez de conflictuado y lleno de
vergienza. Por lo que, jcomo aprender a trabajar con este importante proceso? Quienes atraviesan una
emergencia espiritual suelen saber intuitivamente qué es lo correcto, pero les resulta dificil llevar a cabo lo que
perciben como tal. Nos ha sido de gran ayuda utilizar dos estrategias generales. La primera y preferible
consiste en crear una situacion en la que uno sea capaz de enfrentar plenamente las experiencias internas que
intentan salir a la superficie, atravesarlas y aprender de sus contenidos. La segunda consiste en tomar medidas
para inhibir el surgimiento del proceso y disminuir su impacto en la vida cotidiana temporariamente cuando las
circunstancias lo requieran. Analizaremos estas dos estrategias respectivamente.

ENFRENTANDO SU EMERGENCIA ESPIRITUAL

Cuando aparecen emociones y experiencias del inconsciente, el cuerpo y la mente estan en proceso de ser
limpiados y liberados de éstas. Si un hombre que ha soportado toda la vida el miedo a los sitios cerrados revive
su nacimiento durante una emergencia espiritual, incluyendo la in tensa sensaciéon de ahogo y las visiones muy
vividas de canales angostos, quizas su claustrofobia desaparezca después de esto y él comprenda que se
trataba de un recuerdo del nacimiento que durante afios habia permanecido justo bajo la superficie de su
percepcion cotidiana y lo hacia evitar ascensores y aviones. Al enfrentar plenamente este recuerdo en toda su
complejidad, lo purga del inconsciente. Una vez eliminado en su totalidad, ya no retorna. Es mas que probable
que a usted le resulte valido y necesario trabajar con la amplia gama de emociones, experiencias y energias
que salen a la superficie en una emergencia espiritual. En ocasiones no tendra otra opcién mas que
enfrentarlas asi como aparecen; se sentira consumido por ellas e incapaz de controlar sus fluctuaciones, o
quizas descubra que, cuando este proceso no es demasiado avasallante, es muy util encontrar un método no
agresivo que lo ayude a enfrentar las experiencias y a expresar las energias y emociones que traen
aparejadas. Existen muchas maneras en las que se puede trabajar activamente con los elementos de la
emergencia espiritual a medida que éstos surgen. Algunos de estos acercamientos incluyen la asistencia de
una terapia eficaz, de un grupo de apoyo, la practica regular con un maestro sabio o el trabajo con un terapeuta
corporal experimentado. Este tipo de ayuda es extremadamente importante y suele resultar muy necesaria, por
lo que le aconsejaremos como encontrar y elegir tal ayuda en el capitulo 10. Por ahora nos concentraremos en
lo que usted puede hacer por su propia cuenta. Las siguientes sugerencias son particularmente utiles cuando
proceso no es demasiado desbordante como para impedirle arreglarselas so1o. Si usted se encuentra a
merced de emociones y experiencias muy intensas, le recomendamos que busque a una persona comprensiva
que lo ayude.

Escuche musica armodnica y exprese sus emociones y experiencias a través de sonidos y movimientos. Elija
musica que esté de acuerdo con las experiencias que vive. Acuéstese en la cama o en el suelo y permitase
expresar sus sentimientos. Tal vez comience a llorar o a gritar, a temblar, cantar o a moverse de diversas
maneras. Esto suele producir un gran alivio por un tiempo. Quizas usted también descubra que el mismo efecto
se obtiene con el yoga o la danza; lo importante es concentrarse interiormente durante el movimiento para no
confundir las experiencias internas con el mundo exterior.

Trabaje activamente con sus suefios. Asi obtendra percepciones de su mundo interior, de como funciona y qué
contiene. Sigmund Freud, el padre del psicoanadlisis llamaba a los Suefios “el regio canino hacia el
inconsciente”. En una emergencia espiritual, los suefios suelen ser una continuacién o consumacion de las
experiencias que se viven en las horas de vigilia. Respuestas que usted ha luchado por encontrar aparecen al
dormir; muchas veces los suefos son instructivos o predictivos. Intente tener siempre a mano junto a su cama

67



una libreta y anote en ella sus suefios regularmente al despertar por la mafiana o en medio de la noche; luego
reserve un momento de tranquilidad en el dia para jugar con las imagenes de sus suefos, y quizas hasta para
dibujarlos. Preguntese sobre las imagenes, o lleve a cabo un dialogo imaginario con los personajes del suefo.
Trate de descubrir en su interior el significado y el origen de los sentimientos que aparecieron y observe qué
respuestas surgen. Tal vez encuentre a otra persona con quien compartir regularmente sus suefios; esto
funcionara mejor si a la persona le importa y tiene una perspectiva objetiva. Hay varios libros muy buenos con
instrucciones sobre el trabajo con los suefios, entre ellos el de Patricia Garfield, Creative Dreaming.

Exprésese artisticamente. Esto lo ayudara a comprender y procesar sus experiencias al exteriorizarlas. El
dibujo, la pintura y la escritura también le permitirdn canalizar las fuertes energias fisicas y emocionales, vy, al
hacerlo, descubrir nuevos aspectos suyos. El gran pintor espanol Francisco Goya hablaba de lo mucho que lo
ayudaba trasladar a imagenes su dramatico mundo interior para sentirse capaz de manejarlo. En este contexto,
la expresion artistica no requiere ningun talento personal. Es sencillamente una poderosa herramienta para
comprender procesos que suelen ser dinamicos y confusos. Ya que las vividas imagenes visuales a menudo
juegan mi papel muy importante en la emergencia espiritual, es probable que resulte muy valioso externalizar
sus visiones a través del dibujo o la pintura. No importa que las imagenes sean representaciones figurativas,
formas abstractas o juegos de color. En ocasiones, sus creaciones pareceran no tener ningun sentido en ese
momento, pero luego de un tiempo pueden resultar de gran ayuda para comprender su experiencia. Algunas
personas llevan un diario en imagenes; otras lo escriben y agregan un dibujo o una pintura al Principio y al final
de cada dia. Trabajar con arcilla puede resultar una manera muy satisfactoria de expresar algo del movimiento
emocional y fisico del proceso. Este material maleable y tactil se convertira asi en un excelente vehiculo para
exteriorizar sentimientos y energias intensas, y Su tridimensionalidad le dara una perspectiva adicional a sus
imagenes interiores. Como con cualquier otro recurso expresivo, al trabajar con arcilla durante una emergencia
espiritual concéntrese en utilizar el material y lo que éste le permita percibir del proceso en vez de preocuparse
por el producto final. Una buena idea seria tener siempre a mano témperas, pinceles, fibras de colores
(incluyendo plateadas y doradas utilizadas muchas veces para transmitir el brillo de los estados misticos),
pasteles, papel y arcilla.

Practique la meditacion. Concentrarse en las experiencias que se han estado viviendo lo ayudara a
comprender aspectos especificos de su pro ceso. Muchos meditadores se concentran en la respiracion, en la
llama de una vela, o en una frase sagrada o mantra para aquietar su mente y abrirse a zonas interiores mas
profundas. Nuestro enfoque, aunque similar, es un tanto diferente: la relajacion mental y fisica se utilizaria para
profundizar, ampliar o refinar la comprensiéon de un tema, imagen. Emocién o problema en particular que haya
surgido como parte de la emergencia espiritual, o para dejar atras un sitio en el que uno se ha quedado
detenido. También seria de mucha ayuda para completar una experiencia que no se ha podido terminar del
todo. A la manana, en la cama después de despertar, o acostado en el suelo, ponga musica tranquila, relajese
y permitase recorrer mentalmente las imagenes visuales, sensaciones corporales y estados emocionales mas
prominentes de su proceso interno. Si desea aclarar algun tema o aspecto de éste, condizcase suavemente
hasta esa parte de su experiencia, diciéndose mientras la atraviesa: “;Que veo a mi alrededor? ;Como
reacciono fisica y emocionalmente? ;Qué me esta transmitiendo?”. Al fluir la informacién, permita que lo lleve a
una nueva percepcion y comprension de lo que le ocurre. Cuando llegue el momento de finalizar su meditacion,
guiese gradualmente de vuelta a la realidad cotidiana, dandose el tiempo suficiente como para completar la
experiencia. Al comenzar a sentir la habitacién en la que se encuentre, mueva su cuerpo con suavidad y
estirese. Luego de abrir los ojos, tal vez pueda intentar escribir o dibujar lo que acaba de ver o sentir. Esta
practica se basa en principios similares a los de la “imaginacién activa”, Un acercamiento al trabajo con los
suefos desarrollado por C. G. Jung. Al trabajar con la imaginacién activa, se intenta volver al suefio y continuar
su vivencia; el contenido de este proceso luego se analiza con la ayuda de un terapeuta. Un muy buen libro
que describe este método se llama Encounters with the Souk: Active Imagination, por Barbara Hannah.
Desarrolle rituales personales simples. Muchas personas 10 hacen como una forma de ayudarse durante los
procesos dificiles de transformacion, con acercamientos que se practican en distintas tradiciones espirituales.
Suelen ser muy personales y tal vez no funcionen para toda la gente. Un ejemplo seria darse una larga ducha y
probar esta meditacion simple de limpieza: bajo el chorro de agua, imaginar que el agua atraviesa su mente y
su cuerpo, limpiando todo desecho emocional negativo, llevandoselo consigo. Esto también se podria realizar
con la imagen del fuego. Al mirar las llamas en la chimenea, imaginar el calor y la potencia del fuego
vertiéndose sobre usted, mientras consumen todas las obstrucciones interiores. Quizas le resulte util aliviar sus
dificultades ofreciéndolas a algun tipo de poder superior, o pidiendo ayuda a una fuerza superior. Tal vez usted
sea capaz de visualizar, por ejemplo, cémo les ofrece sus problemas a regiones vastas y primarias como el
desierto, el océano, la tierra o el espacio infinito del universo. Imaginese de pie en un acantilado, frente a una
vasta extensidén oceanica, mientras sostiene un paquete grande que representa todo su dolor y todos sus
obstaculos; luego véase arrojandolo con fuerza al mar, mientras dice: “Por favor, toma esto por mi”. Otra
posibilidad seria intentar verse rodeado de tina luz blanca o de un azul profundo a manera de escudo como
proteccion de la intrusién de elementos indeseados. Es importante no olvidar la creatividad al buscar formas de
hacer la situacion mas facil. No importa qué aparezca; si uno cree con fuerza que va a funcionar, funcionara.
Tal vez esto ocurra porque uno llega a sentir que maneja o coopera activamente con un proceso que se
percibe como avasallante o inmanejable por momentos.

68



COMO REFRENAR TEMPORARIAMENTE UNA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Poder concentrarse en la propia emergencia espiritual sin tener que hacer nada mas seria lo ideal, pero la
realidad es que para la mayoria de la gente existen relaciones que mantener, trabajos que realizar, gente con
la que encontrarse y aviones que tomar. Por esto, el trabajo sobre las cuestiones, temas y sensaciones que
surgen durante la emergencia espiritual debe verse limitado a periodos especiales de tiempo. La cuestion
entonces es: j,como disminuir mi actividad interna para llegar a equilibrarla con mis quehaceres diarios? En las
paginas que siguen proponemos algunas ideas que funcionaron para nosotros y para otras personas. Es
necesario que insistamos en que desacelerar el proceso de apertura no es la estrategia ideal, y por cierto no es
la solucion. Estas son medidas temporales que sirven para aliviar y proporcionar periodos de equilibrio por un
cierto tiempo. Mientras se eviten intervenciones extremas, como el uso continuo de tranquilizantes u otros
acercamientos represivos, estas medidas no son dafinas. Tal vez prolonguen la duracién del periodo de crisis,
pero no detendran completamente un impulso de transformacion ya activado.

Interrumpa por un tiempo la exploracion interior activa. Tal vez se desee abandonar la terapia experiencial o el
trabajo con los suefos por un tiempo si se siente que ya ocurren muchas cosas de por si. Quizas no quiera
revolver mas en su inconsciente si no se siente lo suficientemente fuerte Si en este punto usted llevaba a cabo
una terapia, es importante que hable con su terapeuta sobre su necesidad de interrumpir el trabajo experiencial
profundo, para seguir contando con su apoyo. Lo mas probable es que encuentre muy util seguir viendo a su
terapeuta para comentarle sus problemas cotidianos, pero teniendo en claro que una mayor exploracién activa
no es apropiada en ese momento. Cuando esté listo, retomara la utilizacion de técnicas que le permitiran
profundizar la emergencia de lo espiritual

Interrumpa temporariamente cualquier tipo de practica espiritual. Varios acercamientos sagrados fueron
disefiados para despertar energias y experiencias espirituales; por lo que, en vez de practicar la oracion
intensa, la meditacion o los canticos eliminelos por completo. Interrumpa sus practicas de yoga, tai-chi y
cualquier otro tipo de meditacion en movimiento. No concurra mas a retiros espirituales, y deje de leer libros
sobre estos temas por un tiempo. ‘También le resultara util evitar toda actividad que se centre en la
introspeccion. Insistimos éstas son medidas temporarias, y descubrira, en la medida en que su proceso interno
se torne mas suave, que sabra instintivamente cuando retomar las practicas que le son importantes.

Cambie su dieta. La comida es un factor importante durante la emergencia espiritual. Hoy en dia existen
muchas teorias sobre la nutricién y la dieta, y no es nuestra intencién competir con ellas. Cada persona es
distinta de las demas y debe descubrir qué es lo que funciona en su pro- pio caso. Simplemente ofreceremos
algunas de nuestras observaciones y experiencias, ya que han sido de mucha utilidad tanto para nosotros
cuanto para otras personas. El ayuno y otros tipos de manipulacion de la dieta son conocidos re- cursos de las
disciplinas espirituales para refinar el funcionamiento del cuerpo y de la mente, y asi acceder a los dominios de
la meditacion. Asi que si se desea detener un proceso de apertura espiritual intenso, serd mejor no utilizar
estas técnicas. Es probable que durante una crisis se desee comida mas pesada y se engorde. Conocemos
vegetarianos devotos que de pronto se encontraron con que tenian grandes deseos de consumir carne. Un
amigo nuestro contaba como su despertar espiritual lo llevd a MacDonald’s en lo que fue su primera
hamburguesa en afios, y describia con humor el brillo de los conocidos arcos luminosos de esta cadena de
restaurantes, que para él se convirtieron en un simbolo mistico de un gran paso que dio en su camino. Otra
persona describe de esta manera una situacion similar: “Pasaba junto a una fiambreria y terminaba pidiendo
medio kilo de roast beef casi crudo. No me alcanzaba con el pollo y el pescado. Tenia que ser carne roja, y no
muy cocida. Una vez que la devoraba, me sentia mucho mejor”. Luego de un periodo en el que se necesitan
proteinas animales, se suele descubrir que las leguminosas y el queso surten el mismo efecto. Varias personas
nos han comentado que las comidas mas pesadas las “hacian poner los pies sobre la tierra”, haciéndolas sentir
fisicamente mas sdlidas y menos absorbidas por sus problemas internos. Ademas, es probable que se
encuentre pensando todo el tiempo en chocolates, masas, helados y otras golosinas, a pesar de no haber sido
nunca un entusiasta de los dulces. Quizas sienta sorpresa al encontrarse haciendo excursiones al kiosco para
satisfacer necesidades urgentes, especialmente si ya se nota en la balanza el resultado de esta nueva pasion.
Sin embargo, la ingesta de caramelos o glucosa puede de hecho ayudar a una persona a retomar sus
actividades diarias. La glucosa es el principal nutriente del cerebro; otros carbohidratos, proteinas y grasas
deben ser convertidos en glucosa antes de que el cerebro sea capaz de utilizarlos. Las experiencias fuertes
que implican emociones y actividades fisicas intensas consumen gran cantidad de energia, vacian los
nutrientes del cuerpo, y de esta harina bajan el nivel de azicar en la sangre. Un aporte insuficiente de azucar al
cerebro, a su vez, tiende a inducir experiencias extrafias, y de esta manera crea un circulo vicioso para quien
es susceptible a los estados alterados de conciencia. En este caso la glucosa es un nutriente rapido e
inmediato que ayuda a interrumpir este ciclo. Experimente con distintas comidas a fin de ver que funciona en
usted para calmar estados intensos durante una emergencia espiritual. Pruebe ingerir alimentos mas pesados,
como las carnes rojas u otras fuentes de proteinas: pollo, pescado, porotos, queso y demas productos lacteos.
Incorpore granos nutritivos y los saludables panes integrales a su dieta, y mantenga un poco de azucar o miel a
mano. Si usted seguia una dieta antes de su emergencia espiritual y ve como se aleja de ella, queremos
enfatizar que sus nuevas necesidades son probablemente temporarias y no significan necesariamente un
cambio en su alimentacién. Un buen chequeo médico con un profesional comprensivo es importante si le
preocupan la diabetes o la hipoglucemia. Lo que es mas: la necesidad de ciertos alimentos puede estar
indicando una insuficiencia en su dieta. Por otra parte, ciertas manifestaciones fisicas pasajeras que se dan

69



durante la emergencia espiritual se asemejan a problemas médicos, pero en realidad van enraizadas en viejos
recuerdos, emociones u otras experiencias que van saliendo a la superficie. Los examenes médicos lo
ayudaran a distinguir cual es cual. Bastantes personas nos han contado que sentian una gran necesidad de
tabaco o de alcohol durante periodos de actividad interna muy intensa. Tomar un trago o encender un cigarrillo
los hacia volver a la tierra, y se dieron cuenta de que esta compulsion desaparecio al poco tiempo de superada
su emergencia espiritual. Hemos escuchado testimonios similares sobre el café fuerte que, al contrario de su
conocido efecto estimulan te, puede resultar relajante para algunas personas.

ADVERTENCIA. Mientras que en algunas personas esta necesidad de tabaco o alcohol es s6lo una etapa en
un proceso multifacético y se va sin dejar ninguna secuela aparente, para otros, especialmente para aquellos
con una propension a la dependencia quimica, puede resultar desastroso. La utilizacién de tales quimicos es
capaz de producir un abuso a largo plazo, lo que sélo servird para complicar la situacion. Es muy facil, para
quien ya es adicto, agregarle a un sistema intrincado de negacion preexistente una racionalizacién del tipo
“Bebo porque esto es lo que me pide mi proceso espiritual en este momento”. Por esta razén, recomendamos
que quien se haya embarcado en una emergencia espiritual ejerza una extrema cautela al utilizar sustancias
capaces de producir una adiccion. Comience actividades simples y tranquilizantes. Los provectos complicados
que requieren una gran concentracion suelen volverse dificiles. La atencién necesaria para tales actividades es
similar a la introspeccién requerida en la practica espiritual, puede acelerar el proceso. En muchos casos, la
sensacion de una energia incontenible que acompafa a una emergencia espiritual torna imposible estar quieto
durante demasiado tiempo. Tal vez le resulte dificil leer, coser, pintar o escribir cartas sin sentir un surgimiento
de los sintomas. Lo mismo ocurrira al mirar peliculas, television o videos. Es factible que hasta le resulte todo
un desafio manejar un automovil, o le cueste encontrar las palabras en las conversaciones. Si usted descubre
que esta teniendo dificultades con actividades tales como éstas, interrimpalas por un tiempo si le es posible.
La suspension temporaria de actividades preferidas como la lectura y el trabajo creativo no significa que
quedaran eliminadas de su vida para siempre; simple- mente significa que, por un tiempo, su mando interior es
tan complejo que le es necesario y de gran ayuda simplificar sus relaciones con el medio que lo rodea. Intente
reemplazar las actividades complicadas o que requieran una gran concentracion por otras mas simples.
Trabajar en el jardin puede resultar una manera maravillosa de, literalmente, “enraizarse”, asi como también
participar en tareas sencillas: lavar los platos, limpiar la casa, encerar pisos o hachar y guardar lefia. En
muchos ashrams y monasterios, la misma persona barre el mismo suelo todos los dias. Esto no es solamente
una tarea tediosa: es una forma directa de establecer un equilibrio entre los dos mundos. Haga ejercicio
regularmente. Correr, caminar, bailar y nadar pueden resultar una gran ayuda para “volver a la tierra” y
canalizar complejas energias reprimidas. Estas actividades son distintas de la meditacion en movimiento, el
yoga o la autoexploracién activa, ya que estas ultimas requieren una introspeccion y estan disefiadas para
acelerar el proceso. Algunos doctores prescriben el aerobismo como antidoto eficaz contra la depresion, y
suelen obtener buenos resultados. EI mismo acercamiento se aplica aqui: en vez de retener energias,
emociones y sensaciones, tomese el tiempo necesario para una descarga. Al bailar, correr o nadar largos,
utilice el ejercicio para poder sentir el cuerpo, su conexién con la tierra o el agua, y el movimiento de sus
musculos. Esto sera especialmente benéfico si a causa de las experiencias internas se ha tendido a olvidar el
bienestar del cuerpo.

Descubra qué ambientes y qué personas estimulan su proceso y evitelos por un tiempo. Después de anos de
una vida relativamente facil en ¢ mundo, tal vez descubra que ciertas situaciones parecen acelerar la
emergencia espiritual. Si usted vive en el campo, quizas sienta que el ruido y las vibraciones mecanicas de una
gran ciudad activan energias fisicas inusuales, emociones fuertes y experiencias inesperadas. Es probable que
lo perturbe el sonido continuo de la maquinaria pesada, o aun el sutil pero constante movimiento de un avioén o
tren. El ruido y la actividad de una multitud pueden tener el mismo impacto. Es importante descubrir qué
situaciones producen tal efecto, para evitarlas por un tiempo. Lo que es mas, muchas veces la presencia de
personas con una personalidad fuerte puede resultar avasallante, ya sea que usted se relacione negativa O
positivamente con ellas. Durante una emergencia espiritual, los limites personales suelen parecer tenues y se
esta demasiado sensible hacia el inundo que nos rodea. A raiz de esto, tal vez sienta que absorbe con
demasiada facilidad las actitudes emocionales de los demas. Si una persona exuda amor y compasion, estar
cerca suyo parecera muy nutriente y calmante, pero si la misma persona es, al mismo tiempo, dinamica y
vigorosa, hasta el contacto mas positivo puede tornarse avasallante durante un tiempo. Hemos escuchado
historias de personas a las que les resultaba temporariamente dificil estar junto a un elevado maestro espiritual,
sacerdote o chaman, porque su presencia parecia estimular sus procesos. Es factible que ocurra lo mismo al
encontrar a personas odiosas, iracundas u opresivas; en un estado receptivo, su negatividad se tornara
demasiado fuerte y hasta danina. Observe sus reacciones hacia diversas personas y ambientes. Si lo que se
desea es desacelerar la emergencia espiritual, serd mejor evitar situaciones en las que se esta sobre
estimulado emocional, fisica o0 mentalmente, o en las que uno nota una sensibilidad exacerbada hacia el
mundo circundante. Lo mas probable es que cuando termine la crisis de transformacién uno no sea afectado
con tal facilidad. Una sugerencia general para quienes desean desacelerar el proceso de apertura espiritual: la
sencillez. Elimine las actividades y situaciones que lo perturban y concéntrese en un estilo de vida simple. Esto
no significa que el complejo mundo y las actividades que solian estimularlo ya no volveran a surgir. Volvera a
ellas luego de terminado el intenso periodo de cambio. Vivir en dos mundos es un desafio. Muchos chamanes
y curadores se entrenan para viajar de un mundo a otro a voluntad. Pero la gran mayoria de nosotros no posee

70



esa habilidad, y por un tiempo tal vez vivamos en el confuso interregno entre la realidad cotidiana y las
extraordinarias profundidades de nuestro inconsciente. Ayuda mucho saber que esta experiencia es transitoria,
que existen maneras de atravesar mas facilmente esta fase de nuestra transformacion y que conseguiremos
ayuda cuando la necesitemos.

CAPITULO 9
UNA GUIA PARA FAMILIARES Y AMIGOS

Audaz a causa de la débil luz se esforzé por algo mas hasta que se quebrd su molde, y la liberé con
exuberancia. Ahora flota en lo alto, brillando en el sol, y maldice a la tierra. ; Comprendera algun dia que aqui
también hay luz, iluminando a la tierra, a sus hijos, amigos y amantes, al Aqui y el Ahora?.

La madre de una joven en una Emergencia Espiritual

La convivencia con quien atraviesa una emergencia espiritual suele ser muy exigente. Tanto sus seres
queridos cuanto la persona en cuestidon gastan mucho tiempo y energia en los cambios que se introducen en
sus vidas; familiares y amigos se ven obligados a enfrentar sus propias emociones y limitaciones todo el
tiempo. Relaciones aparentemente estables y normales se ven amenazadas por cambios bruscos en los
intereses y la conducta de una persona, lo que suele exigir que sus allegados se tengan que adaptar a
situaciones que ellos no buscaron. Asi como la intensidad del proceso de transformacién valia mucho, asi
también varian sus efectos en la gente que rodea a quien atraviesa este proceso. Los seres queridos de quien
estd embarcado en una metamorfosis gradual tal vez ni noten los cambios sutiles que se dan, y quizas
acompafien naturalmente a la otra persona hacia nuevos e interesantes territorios. S6lo en retrospectiva se
daran cuenta de que su comprension, sus valores y la forma de relacionarse con ellos y con el inundo han
evolucionado, y que el proceso de crecimiento que ha estimulado estos cambios ha tenido un a progresién
comprensible. Pero si la emergencia de lo espiritual es mas evidente, y en especial si ocupa la atencién diaria
de todos, es probable que resulte muy desafiante para los miembros de la familia y los amigos presenciarla y
participar en ella. Cuando el surgimiento de la espiritualidad se convierte en ana emergencia espiritual, el
estrés que sufren quienes estan en contacto con una persona en medio de una experiencia de este tipo es
realmente muy grande. Debido a la naturaleza exigente de estas situaciones y a las interacciones que provoca,
la gente no suele tener una actitud positiva y de aceptacion hacia ella, sino que tiende a reaccionar con
emociones que van desde el miedo, la impotencia y la confusién, hasta la negacién y el rechazo. En las
paginas que siguen nos dirigiremos especificamente a familiares y amigos de quienes atraviesan una
emergencia espiritual. No brindaremos consejos especificos para manejarse con problemas interpersonales, ya
que cada situacion es distinta y hay diferentes tipos de relaciones. Sin embargo, es probable que resulte una
gran ayuda saber qué tipo de comportamiento es dable esperar de quienes viven una crisis de transformacion,
asi como qué tipo de reacciones conflictivas tienden a aparecer en quienes los rodean. Saber de antemano qué
cuestiones surgiran puede ayudar a que familiares y amigos sean capaces de manejarlas. Antes de pasar a
ejemplos concretos de como la emergencia de lo espiritual es capaz de afectar el comportamiento de una
persona, y por con siguiente a sus relaciones, consideremos la siguiente historia: Diana es su hija. Es
extravertida, sociable y linda. Ha ido por la vida tranquilamente, realizando sin dificultad todas las tareas que
surgieron, y siempre ha sido muy confiable y considerada hacia los demas. Fue una buena estudiante y en su
adolescencia participaba en todas las actividades propias de su edad, pero jamas se metidé con las drogas ni
hizo nada de lo no pudiera hablar con su familia. Al terminar la escuela, se cas6 con Juan, su novio del colegio
secundario, y le han dado sus primeros nietos. Estan muy juntos aun, y se ven todos los fines de semana. De
pronto, algo extrafio empez6 a ocurrir. Luego de la muerte de su mejor amiga en un accidente automovilistico,
Diana comenzé a cambiar. Empezé a hablar sobre toda clase de cosas que antes jamas le habian interesado y
que son desconocidas para usted. Hasta le ha traido alguno de los libros que ley6 y que, dice, le han cambiado
la vida. Uno trata sobre la experiencia de la muerte, otro sobre la vida después de la muerte, y un tercero habla
sobre la reencarnacién. Las conversaciones de Diana ahora estan llenas de palabras como karma, energia,
unidad, Dios, y conciencia, y se impacienta cuando usted le dice que no entiende de qué le estd ha blando. Ha
notado que sus estados de animo cambian con mucha frecuencia: un dia esta feliz y el otro totalmente
deprimida. Diana le habla con entusiasmo sobre su curso de Hatha Yoga, y le muestra el rincon de su sala de
costura que ha transformado en una especie de altar con un almohadén en el que se sienta a meditar. También
ha dejado casi de maquillarse o de usar joyas; pasa mucho tiempo con sus amigos de la clase de yoga; todos
parecen candidos, buenas personas, pero charlan de temas totalmente desconocidos para usted. Desde que
los conocid, Diana se ha alejado de la familia, expresando que teme que no la comprendan. En una reciente
conversacion telefénica, Diana le ha hablado de la insatisfaccion que le causan su matrimonio con Juan y su rol
de madre. Esto es muy raro en ella: siempre ha amado a su familia y era una madre feliz. De acuerdo con ella,
Juan no muestra interés en sus nuevas actividades y hasta se muestra reacio a hablar de sus nuevas ideas y
percepciones; se refugia en el periédico o se va a jugar al tenis con sus amigos. Ultimamente ella se siente
muy sola y al mismo tiempo culpable por los caminos divergentes que ella y Juan parecen estar tomando.
También estd preocupada porque ya no tiene tiempo para estar tanto con sus hijos como antes, porque esta

71



mas tiempo afuera de casa. Juan le ha confesado que esta muy preocupado, que no sabe qué hacer o cémo
comunicarse con ella; parece estar siguiendo un camino solitario con todos esos nuevos intereses, actividades
y amigos. Usted esta muy preocupado por su hija, y en los peores momentos ha llegado a pensar que quizas
se esté volviendo loca. Se siente impotente, y cree que ella deberia ver a un psiquiatra. Este es un argumento
que de alguna manera u otra se ha dado muchas veces. Un miembro de la familia o amigo cambia
abruptamente sus intereses o su conducta y comienza a actuar de forma extraia. Si expresa sus necesidades
individuales y ya no satisface las expectativas norma les, sus seres queridos se preocupan, se sienten
impotentes, frustrados, se llenan de juicios o rechazan todo el asunto. Describiremos algunas de las conductas
concretas que enfrentaran quienes estan cerca de una persona que vive una emergencia espiritual.

CONDUCTAS Y ACTITUDES QUE AFECTAN A FAMILIARES Y AMIGOS

A raiz de su nueva percepcion y comprension de las cosas, quien vive una crisis de transformacion suele
cambiar sus habitos diarios o su apariencia. Una persona que siempre se levantaba tarde de pronto pondra el
despertador a una hora mas temprana para poder meditar o rezar. Otros que solian vestir de manera
conservadora tal vez cambien la camisa abotonada y los trajes de lino por jeans y ropa informal, como
expresion de su nueva libertad interna. En casos extremos, quizas hasta se lleguen a usar ropajes religiosos,
afeitarse la cabeza o adoptar peinados extranos. Es probable que quienes perciben que todo en la vida esta
interconectado desarrollen una nueva conciencia ecolégica. Tal vez siguiendo un impulso cambien la
camioneta familiar por un vehiculo mas econdémico tengan un subito interés en reciclar la basura de su hogar.
Antiguos carnivoros y amantes de las papas se volveran vegetarianos y quizas traten de imponer sus nuevos
regimenes alimenticios a los demas, llenandose de juicios hacia los que siguen siendo fieles a las viejas
costumbres. Muchos otros comportamientos nuevos son mas sutiles, pero son detectables para aquellos a
quienes afectan. Un individuo que haya sido extremadamente extravertido y sociable tal vez se torne
introspectivo y evite actividades sociales o actie de forma poco sociable. Quizas pase dias en soledad,
leyendo, meditando o dando largos paseos. Puede que las reacciones emocionales de tales personas vayan de
un extremo al otro sin un motivo aparente. En un dia cualquiera, el marido parece pacifico y tolerante; al dia
siguiente esta muy agitado y enojado. Tal vez hable mucho de sus miedos, o se aisle y permanezca totalmente
callado o se deprima. Algunas personas estan tan intrigadas por sus nuevas experiencias y percepciones que
rechazan el mundo de todos los dias por trivial y mundano. Probablemente deseen dedicarles mas tiempo a
actividades que les permitan salir de la realidad ordinaria. Las vividas visiones y percepciones césmicas
pueden parecer mas atractivas y exoticas en comparacion con las tareas mundanales conocidas, y tal vez se
sienta por un tiempo que estas areas merecen una atencién exclusiva. Esta suele ser s6lo una etapa pasajera
una conocida distraccion en el camino espiritual, y pasara por si sola 0 se resolvera con la ayuda de una guia
comprensiva. Cuando alguien comienza un proceso de transformacion, sus intereses suelen cambiar y deseara
hablar de sus nuevas conclusiones e ideas con quienes tenga cerca, impacientandose o juzgando a quienes no
compartan sus intereses. En general éstos consisten en ideas o creencias que resuenan con sus experiencias,
y explican o validan lo que al principio puede haber parecido un acontecimiento misterioso. Naturalmente, como
estas ideas son tan importantes para las personas que atraviesan una emergencia espiritual se da por sentado
que a quienes las quieren también les pareceran benéficas. Tales personas suelen descubrir libros que les
resultan tan importantes que desean distribuirlos a todo el mundo, y a veces se ponen un poco mesianicas.
Parientes y amigos confundidos de pronto reciben volumenes que no pidieron como regalo, acompanados de
notas urgentes instruyéndolos para que lean y digieran su sabiduria. También seran invitados a concurrir a
conferencias dictadas por maestros o gurues sobre temas que parecen peculiares y, en ocasiones, hasta
amenazantes para su sistema de creencias ya bien establecido. Las conversaciones se pueden tornar
incomodas si el entusiasta miembro de la familia insiste en desviarse de temas familiares como las novedades
del dia hacia cuestiones de relevancia césmica o universal. Quienes rodean a tales personas tal vez ya posean
visiones del mundo que funcionan bien para ellos, o estén contentos de estar donde estan, o sientan que algo
nuevo es una amenaza. Es probable que desestimen las urgencias entusiastas. Quizas su ser querido
entonces acepte con facilidad que lo que es adecuado para él no lo sera para otras personas, y prosiga
tranquilamente su camino. Pero quienes se sienten realmente solos en sus experiencias o tienen problemas
con ser rechazados tal vez interpreten la falta de interés de su familia corno algo personal hacia ellos. Como
consecuencia, se llenaran de juicios en contra de quienes no quieren o no pueden acompafiarlos en su nuevo
viaje, sintiendo que a ellos les ha sido de- velada la verdad mientras que los demas viven en la oscuridad. Las
personas que atraviesan un proceso de transformacion tal vez proyecten o culpen a otros o a sus
circunstancias por sus dificultades. La proyeccién suele darse cuando uno desoye sus propias actitudes o
sentimientos y los atribuye a otras personas o situaciones. Quien se debate contra una fuerte agresividad
puede percibir a los demas como una amenaza, o0 experimentar sus propios temores como una respuesta
justificada a circunstancias externas o a supuestas actividades de otras personas. Del mismo modo, tal vez una
persona exteriorice sus emociones tales como la culpa en intento de defenderse de las cuestiones que
realmente surgen desde su interior. La proyeccion no siempre implica emociones negativas: también se pueden
desestimar sentimientos positivos como propios y adscribirselos a los demas. Quien siente un profundo amor
quizas lo proyecte en una persona cercana y se convenza de que esto significa que e un vinculo especial entre
ellos, en vez de darse cuenta de que ha descubierto una fuente de compasién en su interior. En esta confusién
entre los procesos psicolégicos internos y la realidad exterior, el individuo percibira a las otras personas o al

72



medio en una forma que refleja lo que ocurre en su interior, y hasta realizara lo que percibe en un proceso que
se denomina “llevar a cabo”. La persona que ha descubierto el amor tal vez sienta que necesita acercarse a la
persona que es objeto de su proyeccidon para formar pareja o mantener una relacion estable. Mezclar los
mundos interno y externo de esta manera suele resultar conflictivo. Una proyeccion negativa muy comun es la
culpa; en especial si sale a la superficie demasiado materialmente desde el interior ya que es mas facil
considerar responsables a las personas o a las circunstancias que nos rodean por los sentimientos
desagradables que surgen desde adentro. Una persona que se vuelve claustrofdbica tal vez culpe a los demas
por sentirse obligado a permanecer en una habitacion, en vez de enfrentar la experiencia de estar atrapado en
el canal vaginal al nacer; o quizas culpe a la habitacién misma por la incomodidad que siente, y se queje por su
pequefiez y falta de aire. Muchas veces quienes viven un proceso de transformacion convierten a familiares y
amistades en simbolos de las restricciones que estan dejando atras. Confunden la liberaciéon personal de las
limitaciones internas con alejarse de su familia en los hechos. Estan insatisfechos con las formas de ser que ya
no son compatibles con su nueva vision del mundo, y consideran que la causa de su descontento se halla en
algunos de s seres mas queridos y en quienes mas se preocupan por ellos. Este tipo de conducta aparece con
mayor frecuencia durante la fase de la emergencia de lo espiritual en la que se enfrentan cuestiones
relacionadas con el desapego. La gente percibe en ese momento que el dolor y las restricciones en su vida
tienen que ver con el grado en el que estan apegados emocionalmente a sus roles, relaciones y posesiones
materiales, y sienten que, para liberarse del sufrimiento, estos apegos deben cortarse. Es importante saber que
esto no siempre implica abandonar fisicamente estos apegos. El proceso de desapego puede completarse
internamente a través de la meditacién y demas métodos experienciales, sin poner en peligro al mundo
exterior. Sin embargo, es muy normal interpretar esta vivencia interior como una indicaciéon sobre cémo uno
deberia comportarse en la vida. Una persona que experimenta impulsos persistentes de abandonar viejos
apegos tal vez no perciba que esto puede darse internamente. Es muy factible que sienta que la Unica manera
de seguir su fuerte llamado interior consiste en dejar a padres, parejas, lujos, amigos, trabajo y hogar. Existe la
posibilidad de que en esta etapa haya quienes donen todo su dinero o bienes e intenten llevar una vida
espartana. No es improbable que la gente que vive una apertura espiritual se preocupe por la muerte. Ya sea
que recuerde situaciones en las que estuvo al borde de la muerte, se enfrente con su propia mortalidad y la
naturaleza transitoria de la existencia, o experimente a la muerte como parte del ciclo de muerte y
renacimiento, este tema suele resonar muy profunda mente. A causa de la autenticidad de los sentimientos y
de sus convincentes manifestaciones fisicas, la persona que sufre esta experiencia tal vez se convenza de que
realmente esta muriendo o de que es necesario que muera. Esta etapa puede resultar confusa y atemorizante
si nadie comprende el funcionamiento del encuentro con la muerte en la emergencia espiritual. (Hemos
analizado este fendmeno en el capitulo 2.) Quienes estan embarcados en un proceso de transformacion tal vez
cambien sus respuestas sexuales. Es factible que sus experiencias y percepciones alteren bruscamente lo que
solia ser una relacién sexual predecible y “normal”. Estos cambios pueden resultar muy perturbadores y llenan
de confusion a la pareja. Quizas se sienta que la meta verdadera es la union con Dios, no con un mortal como
una mujer, un marido o un amante, y que la Unica opcion es el celibato. Aquel que ha tenido un facil acceso a
las experiencias misticas o gusta de escapar hacia esos dominios tal vez intente utilizar el sexo para
alcanzarlas. La emocién y la fuerza de un poderoso encuentro sexual pueden catapultar a tales personas hacia
experiencias transpersonales que las alejan de su interaccidn personal habitual. Esto puede resultar
estimulante y provocar muchas nuevas percepciones si ambas personas estan embarcadas en un viaje
espiritual similar, pero, si s6lo una de ellas se mueve en esa direccion, este cambio probablemente ocurra a
expensas del otro componente de la pareja, ya que este ultimo se sentira perdido, dejado de lado o, quizas,
usado meramente como un vehiculo para los estados trascendentes de su pareja. Con tipos de apertura
espiritual como el despertar de Kundalini, se sienten potentisimas energias fisicas y espirituales que utilizan
cualquier canal para expresarse, siendo el sexo una posibilidad muy obvia y poderosa. Las energias son tan
fuertes que una persona puede llegar a sentir que si se abandona en un orgasmo ocurrira una catastrofe:
morira, morird su pareja, explotara el mundo, el universo desaparecera. Si, .alguien que siente estas cosas
permite el orgasmo, es factible que sienta que su cuerpo explota en una fortisima energia que atraviesa la
columna vertebral y las extremidades, a menudo causando temblores violentos y un ritmo respiratorio
involuntario. Las mujeres suelen experimentar orgasmos multiples como una manera de soltar la poderosa
energia de Kundalini. Obviamente, esto no provoca situaciones sexuales habituales ni romanticas. Los
movimientos extrafos, los sacudones, temblores, la respiracion automatica y las emociones fuertes resultaran
muy atemorizantes para una pareja desprevenida. Otra dificultad aparece cuando una persona que atraviesa
una emergencia espiritual proyecta problemas sexuales irresueltos en su pareja. El proceso suele disparar toda
una serie de recuerdos y, como en otras cuestiones, es mas facil culpar equivocadamente a la pareja por lo
que sea que se siente en un momento dado. Si una mujer esta trabajando con el in cesto, es probable que
proyecte, en su pareja actual y dentro del contexto abierto y vulnerable de la relacién amorosa, las cualidades
de quien abusé de ella en el pasado. Ya que toda relacion tiene, de todas maneras, problemas que le son
propios, una pareja sentira un estrés mas grande al tener que sobrellevar el extrafio desarrollo de la sexualidad
como parte de la emergencia espiritual que atraviesa su compafiero o compafiera. Si la relacion ya tenia
problemas serios, las frecuentes proyecciones y las expresiones sexuales poco habituales tal vez magnifiquen
las dificultades preexistentes. Suele ocurrir que, en un periodo de apertura psiquica, una persona se vuelva
extremadamente intuitiva o tenga facultades paranormales en la relaciéon con sus seres queridos. tal vez hable

73



de suefios y percepciones de clarividencia o0 muestre un conocimiento inquietante sobre cuestiones que atafien
a otras personas y a sus vidas. Parientes o amigos sin un cono cimiento previo de tales fendmenos pueden
llegar a sentirse muy confundidos si un ser querido saca a la luz ciertos secretos para hablar sobre ellos o les
dice con exactitud qué les ocurrird en el futuro. Quien estd muy abierto intuitivamente mostrara una
comprension de sentimientos, rasgos personales y patrones de interaccion de familiares y amistades. Aquellos
en una crisis de transformaciéon quizas sientan que los guian coincidencias significativas (sincronias) que
afectan a quienes aman. De pronto veran tales conexiones en todas partes, y tal vez descubran que éstas se
intersectan con las vidas de quienes los rodean. Para muchos, estas sincronias resultan estimulantes, les
atribuyen una enorme importancia y se benefician con su guia. Otros se asustan mucho y temen que su mundo
estructurado de causa y efecto esté en peligro.

COMO RESPONDEN FAMILIARES Y AMIGOS

Familiares y amigos exhibiran una amplia gama de respuestas ante quien atraviesa un proceso dramatico de
transformacion. Sus sentimientos iran desde los muy positivos hasta los extremadamente negativos. Algunas
personas participan de lo estimulante de estos acontecimientos sin saber necesariamente por qué, y estan
avidas por cooperar, sintiendo que obtienen algo importante de esta experiencia. Quienes ayudaron a una
joven durante un episodio muy dramatico de su emergencia espiritual, hicieron comentarios tales como: “Me
siento profundamente conmovida y agradecida por lo que ella me ha brindado”; “Karen me conmueve tanto, y
siento tanta gratitud por haber tenido la oportunidad de estar con ella... Es dificil tener que irse”; “Gracias)
Karen, por recordarme cuanto necesito decirle a la gente que me importa, por recordarme que confié en el
proceso que presencié y apoyé”. Por desgracia, muchas respuestas a un proceso de este tipo no son tan
positivas. Si uno no se encuentra preparado para el advenimiento de una ruptura en su vida y no tiene idea de
lo que les esté ocurriendo a sus hijos, padres, pareja 0 amigos, es probable que se responda con la negacion,
la confusion, el miedo, la culpa o el juicio. Analicemos con mas detenimiento algunas reacciones posibles.

La negacién de que algo anda mal. Cuando la gente no quiere reconocer una situacion y los sentimientos que
ésta trae aparejados, suele protegerse de esta manera. Una persona, entonces, se miente a si misma sobre lo
que ocurre en realidad) para convencerse de que todo esta bajo control. O quizas ignore la situacién con la
esperanza de que pase. La negacion es muy comun en muchas relaciones en cuanto a una variedad de
problemas tales como conflictos interpersonales, emocionales o sexuales, abusos fisicos, alcoholismo y
drogadiccion. Algunas personas no admiten que alguien de su familia tiene un problema hasta que se vuelve
tan obvio que ya no puede ser ignorado. Es posible que esto también ocurra cuando en una relacion alguien
tiene una emergencia espiritual. Tal vez sea tan doloroso ver a la propia madre debatirse con los vaivenes
emocionales inherentes a un proceso de transformacién, que se fingirda que no ocurre nada, o, simplemente,
que ella trabaja demasiado o esta por menstruar. O no se creerd en las experiencias espirituales de las que
habla un amigo, y se las ignorara en la esperanza de que pasen rapido. Rodolfo es un hombre joven que vivio
una emergencia espiritual que nadie en su familia reconocio, hasta que fue demasiado tarde. Inmerso en
sentimientos y experiencias relacionados con la muerte, no comprendia lo que le sucedia, y no tenia idea de
que enfrentarlos seria el principio de la resolucién. Cuando intentaba hablar con sus padres sobre su desdicha
y su miedo, le aseguraban que todo estaria bien y que quizas lo que le faltaba era suefo. El sabia que algo en
él debia morir y, sintiendo una fuerte tendencia hacia el suicidio, tomd una sobredosis de las pildoras de su
madre. Por suerte sobrevivid, y luego de un tiempo de terapia su padre admitié que no se habia permitido ver
los problemas de Rodolfo: “Mi amor por él deseaba que desaparecieran, hasta que todo se hizo tan obvio que
ya no pude seguir ignorandolo”. Este tipo de negacion puede tener consecuencias muy graves, y aun fatales.
La confusion. Si se esta habituado a relacionarse con alguien de cierta manera, se sentird mucha inquietud al
tener que enfrentar comportamientos, creencias, formas de vida o visiones del mundo nuevas que resulten
totalmente extranas. Tal vez se sienta que cambia la forma de ver las cosas o que surgen emociones que han
permanecido ocultas durante un cierto tiempo. A raiz de esto, es probable que uno se sienta desorientado, y
hasta se cuestione la propia salud mental y se nuble la capacidad de tomar decisiones simples con la lucidez
habitual.

La impotencia. Es posible que se sienta que nada que uno haga puede ayudar. Algunas personas reaccionan
ante esto tratando de controlar la situacion. El ser querido esta envuelto en un proceso que sigue su propio
ritmo, con una trayectoria y un tiempo preescritos. Sus emociones, experiencias y revelaciones suelen ser
inesperadas, y es factible que quien vive esto se sienta a merced de la situacién. La reaccién normal de todo
familiar o buen amigo es querer ayudar a que las cosas resulten mas faciles a que se resuelvan las dificultades.
Pero el proceso debe seguir su curso, como una gripe. Cuando alguien percibe este hecho, suele sentir una
enorme impotencia.

El miedo. Las emociones intensas (depresion, ira, miedo, éxtasis) y sus expresiones (llanto, rabietas, gritos,
usas), y las manifestaciones fisicas (temblores, retorcimientos, danzas frenéticas) que se dan durante una
emergencia espiritual pueden resultar muy atemorizantes si nunca se han visto antes ni se ha permitido su
expresion. Ademas, experiencias extrafias como revivir el momento del nacimiento, una secuencia realista de
muerte o la identificacién con un monstruo seran mas que alarmantes para el observador desprevenido. Aun
aquellas situaciones en que las manifestaciones externas son relativamente suaves pueden llegar a resultar
atemorizantes: si un ser querido esta constantemente hablando de la muerte y el desapego, o comienza a
realizar alguna practica espiritual, es factible que se sienta alarma. El hecho de que es poco lo que se puede

74



hacer para alterar el curso del proceso provocara miedo en quienes estan habituados a controlarlo todo. Los
parientes también pueden llegar a temer que, si un miembro de su familia no esta bien, lo mismo les sucedera
a ellos. Si consideran que la persona esta enferma, tal vez teman que su condicién haya sido causada por la
historia familiar o por anormalidades genéricas latentes. Es factible que secretamente se pregunten: “Si él esta
enfermo, ;yo también me enfermaré?”. Muchas veces se intenta probar que la otra persona es débil o
inestable, para aparecer como “normales” por contraste.

La amenaza. Tal vez las experiencias intensas de la otra persona despierten emociones indeseadas en uno
mismo. Si un hombre desconfia de su propia salud mental, ver a su hijo adoptando conductas que él considera
propias de un loco despertara en él su propio miedo a la locura. Pasar mucho tiempo con un ser querido que no
deja de hablar sobre la muerte y la vida después de la muerte puede resultar muy perturbador para quien aun
esta luchando con su propio miedo a la muerte. La gente expresa su preocupacién de muchas maneras.
Quienes se han analizado o han participado en practicas espirituales reconoceran sus respuestas, las hablaran
abiertamente y estaran dispuestos a trabajar con ellas. Otros no perciben que sus reacciones revelan muchas
cosas sobre ellos mismos, y es probable que se pongan cada vez mas a la defensiva como una manera de no
enfrentar sus propios sentimientos dolorosos. A veces, familiares y amigos se sienten amenazados porque el
ser al que aman se esta moviendo en una direccidon que temen o que no les es posible seguir; entonces,
surgen las preguntas: “Si continla cambiando, ¢qué pasa conmigo? ;Y la relacion? ;Me dejara atras?”. Es
probable que se sientan dejados de lado y hasta envidien el proceso que atraviesa la otra persona.

La culpa. Es probable que los padres piensen que su hijo o hija atraviesa una emergencia espiritual por culpa
de los errores que cometieron al criarlo. Un padre que presencio parte de la crisis de su hija se sentia en
alguna medida responsable de ella, y mas tarde le pidié perdén por no haberla acompanado mas en su nifiez.
A pesar de que algo de esto era cierto, mas tarde pudo ver que su ausencia ocasional no era la razén basica
de lo que le ocurria a su hija. Una esposa tal vez se sentird culpable por los desacuerdos y las tensiones de
una relacién y se preguntara si los nuevos intereses, experiencias y emociones de su marido son el resultado
de los problemas que ella ha causado. Un jefe que acaba de enfrentarse con su vendedor se sentira
responsable cuando se entere de que su empleado ha tenido que tomarse unos dias para enfrentar una crisis
espiritual.

La verglienza. A menudo esta relacionada con la culpa: si se siente culpa por pensar que la crisis espiritual de
un ser querido se debe a algo que se ha hecho o que no se ha hecho, tal vez se sienta que la situacion habla
mal de uno, de su caracter, de su familia. Es posible que se tema que otras personas se enteren, porque
podrian criticar o rechazar. Es factible que esto haga que se evite el contacto con la gente que en realidad seria
de ayuda en una etapa en la que se necesita un apoyo emocional, y probablemente que se sea
innecesariamente duro con uno mismo.

Juicios. Muchas personas intentan afirmar la seguridad y estabilidad de su visién del mundo definiendo a su ser
querido en crisis como débil, inestable, enfermo o loco, evitando asi sentir en si mismos la culpa, el miedo la
vergienza, que les impedirian mantener una posicion de relativa fuerza y solidez De esta forma, son capaces
de evitarse la posibilidad de cambiar sus respuestas ante la crisis. Silvia era una mujer joven y sensible que
vivia con su familia en una dudad costera de California. Un dia, al volver de una caminata por la playa, les
conté a su: padres la hermosa revelacién mistica que habia tenido junto al mar. Una luz blanca la habia
inundado, y pudo sentir la unidad con todo lo que existe. Estaba en éxtasis, muy conmovida por lo ocurrido y
ansiosa por compartirlo con sus seres queridos. Luego de consultarse entre ellos, su familia decidié6 que
obviamente Silvia se habia vuelto loca y que habia que internarla. Su percepciéon de lo espiritual era
inaceptable para quien, protegian su propia definicion de la realidad.

Hemos visto familias que juzgan duramente aun a quienes han sobre llevado con éxito una emergencia
espiritual y funcionan perfectamente en el mundo. Sostienen que quien ha vivido un episodio de este tipo jamas
volver a llevar una existencia “normal”. Tal vez salgan con preguntas como: “;Sigues con ese tema loco de lo
psiquico todavia?”, y estaran extremadamente alertas ante cualquier reaccion de que algo anda mal. Si, por
ejemplo, un hijo tiene dificultades para relacionarse con su padre, sus progenitores de inmediato atribuyen tales
problemas a que ha estado “enfermo”, una cdmoda manera de escapar de su propia contribucién a la situacion.
Encontrar a quién culpar. Amigos y familiares pueden culpar a la persona que atraviesa la crisis de
transformacion (“Algo debe haber hecho para merecerlo”), a sus amigos o pareja (“Esto jamas habria ocurrido
si no hubiera conocido a ese hombre en la iglesia”), o a ciertas actividades (“Debe ser culpa de esas clases que
esta tomando”). Tal vez se culpen a ellos mismos, 0 aun a Dios.

El rechazo. Algunas personas no quieren tener nada que ver con algo tan extrafio y atemorizante, y prefieren
que lo maneje otro. Esta es la actitud que con frecuencia lleva a familiares y amigos a hospitalizar
inmediatamente a quien vive una crisis, sin tener en cuenta de qué manera esta manejando su crisis.

COMO PUEDEN AYUDAR FAMILIARES Y AMIGOS

Al enfrentar responsabilidades, muchos de nosotros creemos que somos capaces de cumplirlas a la perfeccion.
Sin embargo, como el proceso de emergencia espiritual esta fuera de nuestro control, toda ilusion que
alberguemos con respecto a nuestra habilidad para dirigir el curso de tal proceso se derrumbara rapidamente, y
nos veremos forzados a contentar nos con la sensacién de que hacemos lo mejor que podemos. Resulta un
alivio y un estimulo a la vez darse cuenta de que por su propia naturaleza no se puede predecir o detener un
proceso de transformacién, asi como tampoco ejercer un control impecable sobre él. Al poco tiempo se

75



comprende que, si ofrecemos ayuda, debemos crecer y cambiar junto con la persona a la que estamos
apoyando. Aqui siguen algunas consignas que han resultado utiles, tanto para nosotros cuanto para otras
personas que trabajaron con emergencias espirituales. Aunque estas sugerencias se disefiaron para asistir a
quien vive una crisis, esperamos que sean capaces de hacer la situacion mas facil para todos los que estan
involucrados en ella.

Tenga en claro cuales son sus motivaciones para ayudar. Esto puede parecer simple, pero suele no serlo.
Muchas personas se ofrecen a ayudar por motivos egoistas: les gusta lo dramatico, sienten curiosidad y
quieren estudiar el fenédmeno, temen su propia locura y necesitan tratar de controlar las experiencias inusuales
de otros, necesitan demostrar su eficacia corno individuos preparados o llenos de conocimientos, sienten
deseos maternales insatisfechos o llegan a una definicion de si mismos gracias a la ayuda que dan a otros.
Asegurese de que sus motivos son claros y de que a pesar de que lo mas probable es que a su vez usted
reciba amor y satisfacciones a cambio, ésta no es la razén principal por la que ofrece su ayuda. Esté ahi si es
que le importa en serio la otra persona y quiere acompafarla en su travesia.

Permita que el proceso de transformacion se desarrolle, y esté dispuesto a brindar su confianza y paciencia.
Cualquiera sea la ayuda que ofrezca, ésta no debe interferir con la trayectoria natural de la experiencia. Su
tarea no consiste en controlar o manipular, sino en apoyar la emergencia con sensibilidad, ayudando a la
persona a sobreponerse a los obstaculos si queda atascada y ofreciéndole su afecto. Esté a su disposicion
para charlar o abrazarla con frecuencia, para darle masajes en la espalda o brindar otros gestos de carifio.
Desarrollar la confianza necesaria para poner esto en practica suele tomar un tiempo, pero ayuda comenzar
comprendiendo que la emergencia espiritual les ha ocurrido muchas veces a otras personas y que sus efectos
son muy productivos. Recordando que no es probable que la resolucién ocurra de un dia para el otro, preste su
ayuda emocional y observe cuanto se desarrolla su confianza al ver como se dan cambios mayo res y
menores. Si en realidad no tiene fe en la resolucion positiva del proceso, recuerde que muchos han sobrevivido
antes, y familiaricese con él hasta que acumule suficiente evidencia como para que la confianza surja
naturalmente. Unas pocas palabras sobre la paciencia: muchos de nosotros estamos acostumbrados a la
gratificacion instantanea y a obtener lo que deseamos cuando lo deseamos, y solemos llevar esta actitud a los
dominios de lo espiritual. Esperamos lograr objetivos y llegar a ciertas etapas de acuerdo con nuestros propios
calendarios, lo que significa mas bien antes que después. Esta aproximacion basada en las metas ha causado
la frustracion en muchos occidentales que se embarcaron en la busqueda espiritual. Para quienes son parte de
la crisis de transformacion, produce una gran humildad aprender que el proceso lleva el tiempo que se necesita
para terminar y completarse, y que una de las mejores cosas que se pueden hacer es agregarle paciencia a
nuestra confianza. Sea honesto con la otra persona y con usted. Aquellos que atraviesan emergencias
espirituales suelen ser muy perceptivos y son capaces de descubrir cualquier deshonestidad en quienes los
rodean. Para mantener la confianza en la relacion, se debe ser veraz. Esto no significa ser brutal mente frontal
o contar cada idea o sentimiento. Simplemente conteste preguntas con honestidad y, siempre que sea posible,
mantenga informa do a su ser querido de todo lo que ocurre a su alrededor, de qué hace usted y de quién esta
involucrado.

Suspenda sus juicios. Una forma de lograr esto consiste en reconocer que el proceso de transformacion esta
guiado por una sabiduria mas profunda. Mientras estemos llenos de juicios, ya sea que juzguemos a la otra
persona o a nosotros mismos, estaremos formando barreras entre nosotros y el individuo en crisis. Somos
expertos, y la persona en una crisis espiritual esta enferma; estamos sanos y él esta loco; nuestro mundo esta
en orden y es obvio que el suyo se cae a pedazos. También es posible que nos juzguemos negativamente,
diciéndonos que el ser que amamos tiene algo especial que a nosotros nos falta. Es esencial suspender este
tipo de juicios y desarrollar una actitud en la que ambos comparten una aventura estimulante, el viaje del héroe.
Tiene sus desafios y sus momentos cumbre. Su ser querido es el aventurero, y usted su compafero. Es un
viaje que tal vez usted realice la proxima vez. Una aproximacion que incluya tal aceptacion de la otra persona y
sus experiencias destruira las barreras que surjan entre ustedes y facilitara el viaje. Esto no significa que usted
debe recibir con entusiasmo todo lo que ocurre; es probable que esto le sea imposible en los momentos mas
dificiles. Sin embargo, es esencial que se mantenga una actitud en la que cada paso sea considerado parte de
un desarrollo mas amplio, cuyo significado se tornara claro cuando se complete.

Ofrezca reafirmacion frecuente. La gente que vive una emergencia espiritual suele sentir que nunca nadie ha
atravesado experiencias como las que les tocan a ellos. Se sienten aislados y asustados, o tal vez superiores y
grandiosos. Una buena estrategia consiste en explicar que se trata de un viaje de transformacién que en ultima
instancia es curativo y evolutivo, a pesar de que no se perciba de esta forma en un momento dado. Explique
que tiene muchas etapas, algunas incémodas y desafiantes, pero que es posible atravesarlas. Recuérdele a la
persona que los estados de la mente que vive son temporarios, y que pueden considerarse como etapas de la
limpieza de la psique, lo que lo llevara a una vida nueva mas sana. Deje que la persona sepa que la forma mas
rapida de pasar por todo esto es enfrentarlo plenamente, y que esto requiere mucho coraje. No permita que
olvide que al enfrentar plenamente sus sentimientos y sensaciones con la ayuda de un apoyo lograra
comprender su origen. Si la persona a la que usted ayuda esta descorazonada y siente que nunca terminara de
luchar, recuérdele que debe dejar que el proceso se desarrolle sin resistirse mucho, ya que éste se completara
naturalmente. Si su amigo o ser querido siente miedo, asegurele que tal reacciéon es comun y aceptable, y, de
ser posible, guielo gentiimente a enfrentar los sentimientos y recuerdos que le producen miedo. Es importante
que les transmita a quienes se sienten alienados que no estan solos, que muchos otros han tenido

76



experiencias semejantes. Recuérdeles que estos estados de la mente han sido bien documentados a través de
la historia, y altamente respetados y buscados por quienes seguian disciplinas espirituales. La otra cara del
sentimiento de separacion es el sentimiento de unidad, ya que detras de cada desapego esta la sensacién de
una conexion mayor. Si su amigo o pareja se enfrenta con la locura, hagale saber que éste es un aspecto
natural y familiar en la transformacién personal, y que en ultima instancia lo llevara a un grado mayor de
cordura. Tanto los limites como las actitudes cerradas suelen destruirse en un estado de desorganizacion.
Luego de pasar por esto, la persona descubrira un orden nuevo. Se puede utilizar el mismo acercamiento con
quien enfrenta la experiencia de la muerte. Primero asegurese de que esa persona esta bien de salud y pida un
chequeo medico surge alguna duda. Luego, expliquele que la muerte simbdlica es uno de los momentos
culminantes del proceso de transformacion; tal vez pueda mencionarle el ya bien demarcado ciclo de muerte y
renacimiento. Del otro lado de una experiencia completa de la muerte yace una nueva vida, una nueva forma
de ser, un nuevo ser. Luego de tales reafirmaciones, puede decirle: “Vamos, adelante, muere interiormente”,
recordandole que la experiencia psicolégica quizas se sienta muy real.

Utilice su intuicidon. Esta es la parte de usted que presiente y es capaz de descubrir un conocimiento o una
comprensién directa sin pensamientos racionales. Estar cerca de una persona envuelta en experiencias
irracionales como la emergencia espiritual requiere una gran cantidad de intuicién: como no hay soluciones
firmes, se requieren respuestas espontaneas. Aun quienes han compartido gran cantidad de emergencias
espirituales deben permanecer abiertos a todo tipo de posibilidades, ya que cada experiencia es unica. Un
buen punto de partida consiste en buscar pistas en quien esta en crisis, y estar dispuesto a experimentar; con
mucha frecuencia en su esta do intuitivo las personas saben lo que necesitan. Ciertas comidas les hacen bien y
otras mal; el contacto fisico puede ayudar en los momentos dificiles, o tal vez no; elementos y personas del
ambiente seran apropiados un dia e inadecuados el otro. Esté dispuesto a escuchar tales sugerencias y
sigalas.

Evite dar mensajes inadecuados. Quienes viven una emergencia espiritual suelen estar muy abiertos e
intuitivos, y reciben con rapidez los mensajes verbales y no verbales de quienes los rodean. Si ya albergan
dudas o temores propios sobre lo que estén atravesando, estaran particularmente sensibles a cualquier
confirmacion de estos sentimientos por parte de las personas que respetan. Sea cuidadoso con su lenguaje. Si
utiliza palabras como loco, enfermo, psicético o maniaco, lo mas probable es que su ser querido las perciba
como veredictos que confirman su desesperada situacion. Evite diagndsticos, c1asificaciones o evaluaciones
negativas. Cuando sea apropiado, hable sobre manifestaciones en vez de sintomas, de estimulo en vez de
miedo, de episodio en vez de enfermedad. Observe el lenguaje de sus actos, ya que muchas reacciones
contienen mensajes ocultos. Si usted terne el proceso y desea que termine, probablemente hara cosas que
transmitan ese mensaje: tal vez intente devolver prematuramente a quienes ven una emergencia espiritual a
sus actividades cotidianas, pidiéndoles que se rehagan en el momento en el que se acercan a la
importantisima experiencia de la desintegracion. O si alguien estd muy concentrado en su mundo interior,
quizas usted le pida que establezca un contacto visual, en vez de permitirle concentrarse en lo que le esta
sucediendo por dentro. Es factible que su ser querido crea en estos mensajes, o tal vez sepa que usted no es
sincero y trate de proteger- se alejandose, agitandose y volviéndose inalcanzable.

Permanezca abierto, receptivo, dispuesto a escuchar. Es muy comun que quienes atraviesan procesos de este
tipo necesiten un escucha atento, alguien con quien compartir lo que descubren. Si les decimos demasiado
sobre lo que estan viviendo, les ofrecemos nuestro analisis y les sugerimos lo que se deberia hacer, es muy
probable que compliquemos la situacion. En los casos extremos de emergencia espiritual, a la gente le suele
resultar dificil manejar la recepcion de lo verbal. Es importante que, asi como sus pendimos nuestros juicios y
nuestra sensaciéon de control, aprendamos a escuchar, a ofrecer nuestras ideas so6lo cuando es adecuado o
nos lo piden. En una emergencia espiritual intensa se suele sentir tal cantidad de materia! que proviene del
inconsciente que se hace necesario ventilar es tas experiencias y emociones a través de palabras, sonidos,
canciones o poesias. Permanezca cerca, escuche con tranquilidad desde una posicién meditativa y paciente en
su interior. Si resuena empaticamente con lo que se expresa, la otra persona percibira lo que siente sin tener
que decir o hacer demasiado. Si lo que escucha le resulta ofensivo 0 amenazador, tranquilicese y trate de
observar la situacién como un testigo, sin dejarse atrapar por el drama emocional. Esto resultara mas dificil si
usted es blanco de tales expresiones; en ese caso, recuerde que las afirmaciones de su ser querido estan
coloreadas por emociones y recuerdos que poco tienen que ver con usted Obviamente, no es el momento para
comenzar una discusion; las cuestiones que tienen que ver con su relacion deben esperar hasta que se
resuelva y complete la emergencia espiritual. Para ayudarlo a atravesar estos momentos dificiles, intente
imaginarse como un vasto espacio vacio que posee la capacidad de absorber todo sin efectos negativos, o
imagine que usted es invisible y que las palabras de la otra persona pasan por usted sin afectado.

Esté dispuesto a brindar contacto fisico. Quienes sufren una emergencia espiritual le diran que necesitan ser
tocados, abrazados o sostenidos. Tal vez se sienten muy vulnerables y necesitan ser protegidos; o muy tiernos,
y desean expresar su amor por medio del tacto. Después de revivir el nacimiento, las personas suelen sentirse
como pequefios bebés que quieren ser nutridos. Quienes han tenido muy poco calor emocional en su infancia
tal vez quieran que los sostengan para corregir esto o para llenar el vacio que sienten por dentro; o quizas se
sientan lejos del mundo y necesiten la reafirmacién del contacto de un amigo terrestre. Por esto, es esencial
que quienes los rodean estén dispuestos a brindarles contacto fisico cuando éste sea requerido. Muchos de
nosotros albergamos reservas e inhibiciones con respecto a tocar a otro, pero tal vez sea necesario suspender

77



nuestras consideraciones personales por un tiempo y responder a la necesidad cuando ésta sea expresada.
Ofrecer un cuerpo calido para consolar y nutrir a otra persona puede resultar muy curativo para quien esta en
crisis, si usted se siente comodo con ella. Para que no se sienta incémodo, es importante que ponga sus
propios limites. La interaccion sexual de cualquier tipo no sera apropiada si usted en realidad no tiene una
relaciéon intima con la persona, y deberia evitarse temporariamente en algunas etapas aunque usted sea el
marido, la mujer o el amante. Si alguien vive una regresion, se siente vulnerable o atraviesa recuerdos dificiles,
introducir sus propias preocupaciones sexuales podria provocarle la confusién y herirlo. Ademas, si la persona
estd manejando impulsos sexuales poderosos, tal vez intente introducir a alguien en actividades eréticas como
un intento de concentrarse en el mando exterior para evitar la profundidad de su propia experiencia interna. Es
perfectamente aceptable establecer limites con amor y firmeza. Luego, recuérdele a la persona que es
importante y benéfico enfrentar las emociones y sentimientos internamente, y aylddela a concentrarse en sus
experiencias internas mas que en usted. Si le resulta dificil encontrar cooperacion y la situaciéon se torna
incOmoda, suele ser de ayuda encontrar personas para una asistencia de apoyo, tal vez no tan sexualmente
atractivas para el individuo.

Permitase jugar y ser flexible. Si usted es muy rigido y esta ansioso por controlar su propia vida, la persona que
esta cambiando se puede sentir irritada 0 amenazada. Si en cambio usted es capaz de desarrollar una actitud
flexible y logra estar dispuesto a seguir la experiencia en la direccidon que ésta tome, es mas probable que
sienta una mayor cooperacién y respuesta por parte de la otra persona. Permitase experimentar, ya que la
misma naturaleza del proceso es enormemente creativa. Si su ser querido tiene problemas de insomnio, en vez
de ofrecerle en seguida un somnifero, sugiérale una caminata o un bafio caliente, o realice una meditacién
guiada que lo lleve suavemente a su interior. Pruebe con un masaje en los pies o en la espalda. A pesar de que
el proceso de transformacién es muy importante y muy serio, el sentido del humor y el saber jugar cuando se
dé el momento justo resultaran muy necesarios. Si quien atraviesa una crisis canta y baila, tal vez agradezca
que otros se avengan a cantar y a bailar también. Al entrar en su mundo, quienes ofrecen su ayuda pueden
demostrar que lo aceptan.

De ser posible, tenga a mano asistentes femeninos y masculinos. Hay momentos en los que para la persona en
crisis es igual quién esté presente mientras que le brinde carifio y atencién. En otros momentos, en especial en
los tipos mas exigentes de emergencia espiritual, puede surgir la necesidad especifica de un hombre o una
mujer. Si alguien acaba de revivir su nacimiento o un recuerdo de su nifiez, es probable que desee ser atendido
por una mujer que juegue el papel de madre. Si la experiencia se relaciona con el padre u otra figura
masculina, quizas sea importante tener contacto con un hombre. De ser posible, siempre es preferible contar
con la ayuda de asistentes femeninos y masculinos. Tal vez sea dificil para un padre, esposo o0 esposa,
hermano o amigo muy cercano estar presente si protagoniza el recuerdo que la persona esta reviviendo. Por
ejemplo, si una mujer revive una experiencia incestuosa con su padre, no hace falta decir que la presencia
paterna en ese momento sera dolorosa y provocara confusiéon en ambos. Si el marido esta alli, tal vez se
convierta en blanco de su furia o su miedo, sencillamente por ser el hombre mas cercano, y esta exteriorizacion
de su mujer puede contaminar su relacion en el futuro. En casos como éstos es importante contar con la ayuda
de un asistente con quien no tenga una relacion intima, ya que es probable que sea capaz de manejar con
mayor eficacia las emociones que se expresen.

LO QUE FAMILIARES Y AMIGOS PUEDEN HACER POR ELLOS MISMOS

A causa del genuino amor y preocupacion que se siente por la persona en crisis, es muy factible que quienes
estan mas cerca olviden sus propias necesidades o se cansen, a causa de comprometerse mas alla de lo que
dan sus fuerzas y su energia. Para evitar este tipo de problemas: ; Qué pueden hacer familiares y amigos para
sobrevivir y hasta beneficiarse con la emergencia espiritual de otra persona? ¢ Existen maneras de hacer que
acontecimientos de este tipo resulten mas llevaderos? Brindamos aqui algunas sugerencias practicas:
Eduquese. La estrategia mas importante a desarrollar por familiares y amigos consiste en llegar a comprender
lo que es una emergencia espiritual, como difiere de una enfermedad mental, qué esperar y cémo reaccionar.
iTanto miedo, confusién, culpa y prejuicios provienen de la falta de conocimientos! Lea todo el material
relacionado con el tema que pueda encontrar y hable con otras personas que conocen del tema. A causa de
que el area de la emergencia espiritual es relativamente nueva, no es muy facil encontrar textos que describan
este fendmeno. Esta situacion sin duda cambiara cuando se consiga un mayor nimero de libros y articulos
sobre el tema. Muchas publicaciones sobre psicologia transpersonal, practicas espirituales, misticismo,
mitologia y antropologia, aunque no hacen referencia directa a la cuestion de la emergencia espiritual, pueden
ser de ayuda para abrir la propia comprension sobre este complejo fenédmeno.

Consiga ayuda de otros. Hable sobre sus sentimientos, preocupaciones y miedos, tal como surgen, con quien
lo comprenda. Esto probable mente responda muchas de sus preguntas sobre la emergencia espiritual, amén
de evitar que se sienta aislado. Témese tiempo para hablar con amigos sabios, miembros de comunidades
espirituales o gente con la que se pueda conectar a través de servicios como la Red de Emergencias
Espirituales. Encuentre a un terapeuta inteligente o a un maestro espiritual cuyo marco teérico incluya una
amplia experiencia sobre la emergencia espiritual y acuda a €l cuando lo necesite. Una buena preparacion para
manejar las cuestiones que surgen durante una emergencia espiritual tal vez sea la propia autoexploracion
vivencial en terapias o talleres. Ademas de obtener experiencias personales, se puede aprender mucho al estar
en un grupo de gente que enfrenta sus propias emociones y profundas cuestiones personales. Nos gustaria ver

78



surgir grupos para familiares o amigos de quienes atraviesan emergencias espirituales. Alli, quienes tienen
experiencias similares podrian expresar abiertamente sus miedos e intercambiar apoyo, in formaciéon y
estrategias eficaces. Hay muchisimo que aprender de programas de doce etapas como AlAnon, Hijos Adultos
de Alcohdlicos y Codependientes Anénimos, creados para personas directamente envueltas en relaciones con
alcohdlicos y otros comportamientos adictivos.

Determine hasta qué punto esta dispuesto a participar en la transformacion del ser al que ama. Cada amigo y
miembro de la familia carga con su propio paquete de sentimientos hacia el ser querido que atraviesa una
emergencia espiritual. Nos parece importantisimo que cada persona reconozca en qué medida quiere participar
en el proceso y que se haga cargo de sus intenciones. Quizas le resulte importante y util estar presente durante
los periodos intensos que experimenta su ser querido: descubrird que realmente puede ayudarlo mucho y que
la empatia y el amor que siente volveran a usted como recompensa por estar alli. Sin embargo, no tiene
sentido forzar una participacion si esta crea un gran estrés. Tal vez deba reconocer que sencillamente no
puede manejar lo que ocurre y que, si hay otras personas que pueden ayudar a quien vive la crisis, sera mejor
retirarse con delicadeza y volver cuando se sienta mas comodo con la situacion. Quizas le pueda decir con
tranquilidad y honestidad a su ser querido que no se quedara, explicandole que esto de ningiin modo afecta el
carifio que le tiene. Se trata mas bien de un reconocimiento muy sincero de las propias necesidades, que de no
ser escuchadas se sumarian a las ya existentes tensiones. Quizas la persona ya haya percibido su
incomodidad y se sienta aliviada cuando usted se aleje.

Olvidese de arreglar o controlar la situacién. Esta es una cuestién bien conocida en los programas de doce
pasos para familiares de alcohdlicos y otros adictos: cuando alguien en la familia tiene un problema de
drogadiccion, los demas gastan una gran cantidad de tiempo y energia en tratar de arreglar o controlar una
situacién que obedece a su propio curso y dinamica. El resultado es la frustracion, la ira y el resentimiento, lo
que realimenta un ambiente ya de por si tenso. Esto cambiara sélo cuando todos admitan su impotencia (para
el adicto, impotencia sobre la droga; para la familia, impotencia con respecto al adicto y su enfermedad).
Cuando tanto el adicto como los miembros de la familia se rinden ante el hecho de que sus egos no controlan
la situacién, comienzan a confiar en un Poder Superior que ellos mismos definen: otra persona, un grupo, la
propia sabiduria mas profunda, o Dios. A pesar de que la analogia no es exacta, ya que quien atraviesa una
emergencia espiritual no esta enfermo, se aplican muchas de las mismas consideraciones. Seria absurdo y
frustrante para cualquiera tratar de predecir, emparchar o controlar un proceso que es mas amplio y mas sabio
que el individuo. Por otra parte, nadie en esta situacién esta completamente impotente. Mientras sepamos que
nuestro ser racional no es el experto en estas situaciones y que una influencia mas profunda las controla, es
posible brindar amor y ayuda en la misma forma en que una partera asiste a una madre que va a dar a luz.
Utilice la situacion como una oportunidad para trabajar en si mismo. Las emociones y experiencias de otra
persona tienen la capacidad de activar emociones y cuestiones psicolégicas paralelas en uno mismo. Si ve
luchar a su hija contra el miedo y la ansiedad, tal vez usted comience a sentirse ansioso. Si ella esta llegando a
un estado de expansion y paz, es probable que se descubra aforando su propia tranquilidad interior.
Situaciones como éstas son una gran oportunidad para enfrentar sentimientos que tal vez hayan estado
escondidos durante largo tiempo y ahora salgan a la superficie. Si las cosas se desarrollan de esta manera,
quizas desee comenzar algun tipo de terapia experiencial o practica espiritual. Esto de ninguna manera lo
alejara del proceso de apertura de su ser querido; por el contrario, ayudara mucho a mejorar las cosas al
permitirle una mayor claridad, y es factible que surja un vinculo comun a través de las experiencias
compartidas.

Realice actividades que le otorguen fuerza, inspiracién y alivio. Esto lo ayudara a manejar su estrés durante la
emergencia espiritual del ser que ama. Algunas personas se unen a grupos o participan en actividades
creativas o deportivas gratificantes, tales como pintar o correr, lo que les brinda la vitalidad necesaria para
enfrentar lo que venga. Otros pasan mas tiempo en contacto con la naturaleza, o comienzan algun tipo de
practica espiritual como la oracion o la meditacion. Descubra qué le resulta atractivo a usted y realicelo con
regularidad. La fuerza, la paz y la aceptacion que encontrara lo ayudaran no solo a vivir con la persona en
crisis, sino también en muchos otros aspectos de su vida.

Sea bueno consigo mismo. Muchos de nosotros nos preocupamos por los demas a expensas de nuestras
propias necesidades. No deje de prestar les atencidn a sus requerimientos fisicos: duerma bien, haga ejercicio,
coma comida buena y a intervalos regulares. Siga con sus tareas habituales y responsabilidades domésticas.
Dar largas caminatas u otras formas de ejercicio, llevar un diario, ir a ver una pelicula divertida, darse un bafo
relajante o recibir un buen masaje puede resultar maravillosamente terapéutico si usted ha estado expuesto a
la intensidad de una emergencia espiritual.

CAPITULO 10
.QUIEN PUEDE AYUDAR Y COMO?

“Curioso y curioso!” grit6 Alicia.. .“Me estoy estirando como el telescopio mas grande que jamas haya
existido!... Oh, mis pobres y pequefios pies, me pregunto quién les pondra los zapatos y las medias, mis
queridos. jEstoy segura de que yo no podré! Estaré demasiado lejos como para preocuparme por ustedes...”

79



LEWIS CARROLL,
Alicia en el Pais de las Maravillas

Quien atraviesa una emergencia espiritual, sea ésta suave o generalizada, suele necesitar un punto de
referencia o apoyo, alguien asentado en la realidad cotidiana que le reafirme, desde su lugar, que todo esta
bien. Si alguien flota mas alla del mundo mientras explora nuevos territorios, es probable que necesite que otra
persona sostenga el hilo del barrilete; quienes se zambullen en las profundidades necesitan una linea vital que
les provea aire. Estas experiencias e ideas son extrafias, poderosas, atemorizantes y desconcertantes.
Reconforta mucho poder preguntarle a alguien: “ voy por buen camino?”, y escuchar de una voz confiable y
terrenal: “Estas bien, estas a salvo, el mundo sigue aqui y yo también. Sigue adelante y continta con tu
aventura”. Este capitulo analizara quién es capaz de ayudar a sostener el hilo del barrilete, asi como qué
buscar y qué evitar cuando uno necesita ayuda. Pero antes de pasar a las sugerencias practicas, nos gustaria
contar la historia de la emergencia espiritual de una joven, ya que brinda un ejemplo muy vivido del tipo de
cuestiones que pueden tener que enfrentar una persona en una situacion asi y quienes deseen ayudarla.

LA HISTORIA DE KAREN

Karen es una joven que no llega aun a los treinta afios; rubia y delgada, es duefia de una belleza suave y
sofadora. Parece mas bien timida y tranquila, pero es muy despierta y activa fisicamente. Tuvo una nifiez
dificil: su madre se suicidé cuando Karen tenia tres afios, y ella se crié con un padre alcohdlico y su segunda
esposa. Dejo su hogar al final de su adolescencia, atravesé periodos depresivos y siempre luché contra el
deseo de comer compulsivamente. Viajo, estudié y, apasionada por la danza jazz, se convirtid en una experta
bailarina y profesora ocasional. Le gustaba cantar y desarrollé un nivel profesional en su practica de masajista.
Karen se fue a vivir al campo, donde conocié y comenzd a convivir con Pedro, un hombre carifioso y amable;
aunque no se casaron, tuvieron una hija a la que quieren mucho. La historia de Karen representa el extremo
mas dramatico del continuum entre el surgimiento suave y gradual de la espiritualidad y la crisis extrema de la
emergencia espiritual. A pesar de esto, muchas de las cuestiones que se relacionan con su experiencia se
aplican a cualquiera que atraviese un proceso de transformaciéon. Mucho de lo que aqui describimos pudimos
observarlo nosotros mismos. Cinco dias antes de su episodio, Karen habia comenzado a tomar una
medicacion para parasitos intestinales, pero la dejo el dia en que empezo6 la experiencia. Las advertencias que
acompafaban al remedio hablaban de que un posible pero muy raro efecto secundario eran las “reacciones
psicoticas”. Es dificil determinar con exactitud el rol que jugd en el comienzo de los acontecimientos. A pesar
de que probablemente el reme dio haya sido el factor desencadenante, el hecho de que este tipo de efecto
secundario es poco comun sugiere que tal vez haya sido sélo uno de los muchos factores que precipitaron el
comienzo de su episodio. Cual quiera haya sido la fuente, su crisis tiene todos los elementos de una verdadera
emergencia espiritual. Durd tres semanas y media e interrumpié por completo el funcionamiento cotidiano de
Karen, y fue necesario atenderla las veinticuatro horas del dia. Luego de unos pocos dias de estar viviendo su
emergencia espiritual, algunos de sus amigos que sabian de nuestro interés en este campo nos pidieron que
participaramos de su cuidado; fue asi que la vimos casi todos los dias durante las dos semanas y media que
durd su episodio.

LOS ASISTENTES DE KAREN

Como en muchas emergencias espirituales, el comienzo de la crisis de Karen fue rapido e inesperado y ella se
vio tan absorbida y desbordada por sus experiencias que no fue capaz de cuidar de si misma ni de su hija de
tres anos, que se quedd con su padre. Bajo supervision médica, sus amigos se turnaron para atenderla durante
todo el dia. La situacion que se dio fue un gesto de amor y de comprensién por parte de las personas que
participaron, y no un esfuerzo profesional desarrollado y bien probado. A causa de las obvias necesidades de
Karen y de la resistencia de quienes la rodeaban a involucrarla en un acercamiento psiquiatrico tradicional, sus
cuidados fueron en gran parte improvisados. La mayoria de la gente que participd no estaba en un principio
dedicada a trabajar con emergencias espirituales. En el tiempo que durd el episodio de Karen aprendimos
muchisimo sobre qué cosas funcionan y qué cosas no, y nos alenté mucho lo que vimos y experimentamos.
Constituye un ejemplo fascinante del potencial de este tipo de trabajo si fuera encarado por profesionales y
otras personas con una preparacion especifica para la emergencia espiritual. Cuando a Karen le resultd
imposible continuar sin ayuda, un grupo de amigos decidié que la asistiria en su viaje. Aunque tenian ideas
distintas de la forma en que esto se haria, todos estuvieron de acuerdo en que no la internarian. Un buen
amigo suyo, que también era un terapeuta con experiencia, se hizo cargo de la organizacién de los asistentes y
fue el responsable de muchas de las decisiones con respecto al cuidado de Karen. Mudaron a Karen de su
casa a una habitacion en la casa de varios de sus amigos. Habia sido cuidadosamente preparada: a excepcién
de una cama, se retiraron todos los muebles para que no hubiera bordes cortantes o superficies duras con las
que se pudiera lastimar. Se cubrieron el piso y las paredes con colchones y grandes almohadas para que las
superficies fueran blandas. Junto a la habitacién habia un cuarto de bafio y una pequefia cocina. Un médico
que vivia cerca examino a Karen al principio para verificar que estaba fisicamente sana, y siguié monitoreando
su condicion a través de todo el episodio para asegurarse de que recibiera el alimento, el agua y las vitaminas
necesarias. Sus amigos organizaron un sistema de “nifieros”: dos personas al mismo tiempo se comprometian
a cumplir turnos de dos o tres horas cubriendo las veinticuatro horas del dia. Muchos de los asistentes tenian

80



una preparacion en distintos enfoques terapéuticos, y aportaron su larga experiencia en trabajar con otras
personas. Casi todos se comprometieron a ayudar por su amistad con Karen, y, ademas, porque estaban
genuina mente interesados en el proceso de la emergencia de lo espiritual. Aun que a la mayoria ya les eran
familiares los estados emocionales intensos, muy pocos habian tenido la oportunidad de ayudar a alguien en
un pro ce tan largo y dificil. Como resultado, los cuidados no siempre fueron coherentes, pero si esencialmente
eficaces. Todos lo que participaron comprendian que, mientras el proceso resultara fisica y emocionalmente
exigente para Karen, también lo seria para los que la ayudaran. Los turnos de cuidado relativamente cortos
fueron arreglados de manera tal que Karen recibiera cuidados de primera calidad sin que se agotaran sus
asistentes. Se mantenia una libreta justo afuera de la puerta para que los “nifieros” pudieran firmar al salir y al
entrar y anotar sus observaciones sobre el estado de Karen, qué habia dicho, qué alimentos o comida habia
consumido y qué tipo de comportamiento les cabia esperar a los proximos dos acompafiantes. Cada “nifiero”
tenia un estilo distinto para relacionarse con ella. Algunos trabajaban activamente, utilizando distintos recursos
terapéuticos que la ayudaron a enfrentar temas y experiencias que fueron surgiendo. Otros sencillamente se
sentaban a su lado mientras fluia su inconsciente, brindandole su fuerza y calidez y asegurandose de que
estuviera a salvo.

LAS EXPERIENCIAS DE KAREN

En el primer dia de su episodio, Karen not6é que su visidon se hacia de golpe mas clara, y no “suave y borrosa”
como de costumbre. Escuché voces femeninas que le dijeron que estaba entrando en una experiencia benigna
e importante. Cuando comenzé a deslizarse en el mundo de su inconsciente, le pidi6 ayuda a una muy buena
amiga. Poco tiempo después, su amiga, al reconocer la profundidad y la amplitud del estado de Karen,
organiz6 y movilizé el servicio de “nifieros”. Contacté algunos asistentes iniciales y los demas, al enterarse, se
ofrecieron voluntariamente. Durante muchos dias el cuerpo de Karen irradi6 un enorme calor: ella tenia
visiones de fuego y campos rojos, y por momentos sentia que la consumian las llamas. Para calmar la terrible
sed que sentia a causa de la quemazoén bebia grandes cantidades de agua. Parecia como si la empujara en su
experiencia una enorme energia que la atravesaba, la llevaba a distintos niveles de su inconsciente, y a los
recuerdos, emociones y demas sensaciones alli contenidos. Se volvid como una nifia pequefia, y revivid
acontecimientos de su vida tales como el suicidio de su madre y el mal trato fisico al que la sometié su
madrastra. En una ocasion, el recuerdo de su nifiez de haber sido golpeada con un cinturén cambid, y de
pronto ella sintid que era un negro africano al que estaban azotando en un barco atestado de esclavos. Se
debatié entre el dolor fisico y emocional de su propio nacimiento biolégico y en repetidas ocasiones revivio el
parto de su hija. Experimento la muerte muchas veces y de distintas formas, y su preocupacion por ésta llevé a
que quienes la cuidaban se inquietaran por la posibilidad de un intento de suicidio. Sin embargo, esto era
improbable a causa de la seguridad del ambiente en el que se hallaba y la vigilancia constante de sus
asistentes. Todos los que participaban la vigila ron muy de cerca, y se quedaron a su lado constantemente,
estimulandola a que mantuviera esas experiencias en su interior en vez de llevarlas a cabo. Periédicamente
sentia estar en contacto con su madre muerta, asi como también con un amigo que habia fallecido en un
accidente justo un afio atras. Decia que los extrafiaba y que deseaba unirse a ellos. En otros momentos, sentia
gue veia morir a otra gente o a ella misma. Quienes la asistian le decian que era posible experimentar la
muerte simbdlica sin morir fisicamente y le pedian que mantuviera sus ojos cerrados y viviera estas secuencias
de muerte en su interior sin dejar de expresar las emociones dificiles que sintiera. Ella accedid, y en poco
tiempo dejo atras la confrontacién intensa con la muerte para pasar por otras experiencias. Por un par de dias,
arremetieron contra Karen secuencias que incluian elementos malignos. Por momentos se veia a si misma
coma una vieja bruja que participaba en rituales magicos de sacrificio; en otros momentos sentia a un horrible
monstruo en su interior. Cuando la bestia diabdlica expresaba sus energias demonicas, ella comenzaba con
imprecaciones furiosas y rodaba por el suelo, su cara en un gesto feroz. Sus cuidadores, al darse cuenta de
que esas exteriorizaciones no estaban dirigidas a ellos, la protegieron y la estimularon a expresarlas. En
ocasiones, sus experiencias se centraban en la sexualidad. Luego de revivir ciertos momentos traumaticos de
su propia historia sexual, sintié un fuerte surgimiento de energia en la pelvis. Después de haber considerado a
lo sexual como un impulso bajo e instintivo, tuvo una experiencia profundamente espiritual en la que descubrié
lo mismo que sostienen ciertas tradiciones esotéricas: el impulso sexual no se limita a un impulso biolégico,
sino que también es una fuerza divina y espiritual. Sinti6 que era la primera mujer que comprendia esto, y
manifestd una nueva reverencia por su rol mistico de madre dadora de vida. Durante otro periodo, Karen se
sintié unida a la Tierra y a sus habitantes, y temia que ambos fueran a ser destruidos. Percibia que el planeta y
quienes lo pueblan iban derecho a la destruccion, y aport6 ideas claras y complejas sobre la situacion mundial.
Vio imagenes de lideres de la ex-Unién Soviética y Norteamérica con sus dedos sobre el “botdn rojo”, e hizo
comentarios agudos y llenos de humor sobre politica internacional. Karen bebié de una poderosa fuente de
creatividad durante varios dias, y expres6 muchas de sus experiencias a través de canciones. Era increible de
ver: luego de que un tema surgia de su interior, componia una cancion o recordaba una de memoria, y cantaba
alegremente para si en esta fase del proceso. Estaba extremadamente sensible y estrechamente conectada
con lo que la rodeaba. Era capaz de “ver’ lo que les ocurria a otras personas, y solia anticiparse a sus
comentarios y acciones. Por ejemplo, un asistente habia estado hablando de Karen antes de entrar a verla. Al
entrar en la habitacién, le asombro la increiblemente exacta reproduccion que Karen hizo de su conversacion.
A veces, y para incomodidad de quienes la acompanaban, hacia comentarios muy francos sobre cualquier

81



juego personal o interpersonal que viera se desarrollaba, y enfrentaba de inmediato a quien la controlara
demasiado o fuera muy rigido, rehusandose a cooperar con estas personas. Luego de dos semanas los
estados dificiles y dolorosos comenzaron a mermar; Karen empezé a tener experiencias cada vez mas
benévolas y llenas de luz, y se sentia progresivamente mas conectada con una fuente divina. Vio en su interior
una joya sagrada, una perla radiante a la que sinti6 como simbolo de su centro verdadero, y pasé mucho
tiempo hablandole tiernamente y cuidandola. Recibi6 instrucciones de esa fuente en su interior sobre como
amarse y cuidarse, y sintié que las heridas de su corazén y de su mente sanaban. Después dijo que se sintié
especial, “nacida otra vez”, al pasar por un “segundo nacimiento” remarcando que “me estoy abriendo a la vida,
al amor, la luz y el ser”. En la medida en que Karen comenzé a salir de su experiencia, su mundo interior dejé
de absorberla por completo y se interes6 mas por su hija y por la gente que la rodeaba. Empez6 a comer y a
dormir mas regularmente, y de a poco le fue posible hacerse cargo de algunas de sus necesidades diarias.
Queria terminar la experiencia y volverse a casa, y también le resultaba claro que la gente a su alrededor
también estaba lista para que el episodio terminara. Largas horas de atencion constante habian agotado sus
recursos y, a pesar de que deseaban pasar ratos con ella, también necesitaban retomar sus propias vidas.
Karen y quienes la ayudaron llegaron a un acuerdo: trataria de reasumir sus responsabilidades y de cuidar
diariamente de ella y de su hija.

Al volver a ponerse de a poco en contacto con la realidad, la mente de Karen comenz6 a analizar sus
experiencias y por primera vez comenzo a sentir que el proceso que habia vivido era negativo. La unica forma
I6gica de explicarse estos acontecimientos era que algo habia estado mal, que quizas en realidad ella habia
perdido la razén. La duda sobre si es una etapa normal en las emergencias espirituales aparece cuando las
personas empiezan a salir de las manifestaciones mas dramaticas, ya que sienten vergiienza y prejuicios por
su comportamiento inhabitual anterior. Hay quienes comparan esta sensacién con la de despertarse luego de
haber bebido en exceso con una cierta depresidon se pregunta “;Que hice?”, “;Quien me vio?”, y “; Estuvo
bien?”. Muchas de estas preocupaciones provinieron de los mensajes que Karen estaba recibiendo de quienes
la rodeaban: ahora era tiempo de retomar los quehaceres diarios. Karen volvié con Pedro y su hija y tuvo que
aprender con rapidez a operar en el mundo de todos los dias. Escribié en su diario: La tarea ahora seria:
Conectarse con mis amigas, calmarme, limpiar, y recuperar mi salud. Y permanecer abierta, abierta al corazon,
al cielo, la Tierra, la vida, el amor, las plantas, los perros, las moscas, etc. Y hacerles lugar a mis necesidades.
Karen aun estaba muy movilizada y a merced de fuertes emociones y experiencias. Por fortuna, como vivia en
un medio rural podia pasar mucho tiempo en contacto con la naturaleza, en donde volvia a enfrentar y expresar
las todavia fuertes energias fisicas, los fragmentos de recuerdos y demas experiencias a medida que
surgieran. De vez en cuando hablaba con amigos comprensivos, pero le falté un seguimiento coherente y el
contacto con otros que podrian haberla ayudado. Eventualmente, su inundo interior se asenté y ella pudo
retornar a un funcionamiento familiar y efectivo. El intento que los amigos de Karen hicieron para ayudarla tuvo
ciertas desventajas que se originaron en lo limitado e improvisado de la situacion, como por ejemplo el
cansancio de quienes la cuidaban. Aun asi, fue una alternativa mucho mas sana que la internacién y la
medicacion supresiva, ya que de esta manera pudo resolver muchos aspectos dificiles de su pasado. También
pudo vivir gran parte del episodio Sin sentir el peso de que estaba “enferma”. Luego de salir de la experiencia,
ella la describi6 asi: “Rompi mi espejo”, y “Rompi mi cascarén”. Si hubiera recibido un tratamiento convencional
y llegado al convencimiento de que estaba enferma, tal vez no habria sido capaz de desarrollar esta acritud,
que refleja la ruptura con viejas limitaciones y la liberacion de algo nuevo. Dos afios después, cuando
analizamos su experiencia con ella, Karen nos dijo que sentia confusion con respecto al episodio. Es capaz de
apreciar muchos aspectos de lo que le ocurrid: dice que ha aprendido muchas cosas de gran valor sobre si
misma y sus capacidades, y que siente que a través de su crisis ha ganado el acceso a una fuente de sabiduria
a la que puede recurrir cuando quiere. l(aren ha visitado zonas en su interior que ignoraba que estuvieran ahi,
sinti6 una enorme creatividad fluir a través suyo y sobrevivié al miedo de las experiencias de nacimiento,
muerte y locura. Sus depresiones han desaparecido, asi como su tendencia a comer compulsivamente. Las
emociones conflictivas ya no surgen con la frecuencia con que lo hacian, y ha desarrollado una expresion mas
plena y relajada en su canto, una amplitud mayor en sus movimientos al bailar y un real interés en el dibujo. Se
llena de energia y excitacion cuando habla sobre el episodio y esta ansiosa por aprender mas cosas que la
ayuden a explicar lo que le ocurrié. Sin embargo, Karen también tiene algunas criticas que hacer. A pesar de
que no hubiera sido capaz de resistir los fuertes estados que atravesé en su episodio sin ayuda, siente que no
estaba preparada para el trabajo duro y doloroso que éstos implicaron. Aunque recibié mucha ayuda durante
esas tres semanas, ella cree que no estaba lista para aventurarse en el mundo de todos los dias cuando se le
requirié que lo hiciera a causa del agotamiento de los recursos de quienes la rodeaban. Desde ese tiempo le ha
faltado un contacto con personas con las que seguir procesando su experiencia. Se considera a si misma
“distinta” por haber vivido este episodio (opinién que fue también expresada indirectamente por su familia y
algunos de sus amigos), y ha tendido a desestimarlo al concentrarse en sus aspectos negativos. Muchos de
estos problemas habrian podido ser evitados si Karen hubiera contado con un apoyo coherente y experto
inmediatamente después de su crisis (quizas en un hogar de paso), y un seguimiento —una terapia, grupos de
apoyo, practicas espirituales— durante un periodo mas largo.

¢QUIEN PUEDE AYUDAR?

82



Teniendo en cuenta la historia de Karen, analicemos los recursos que podrian conseguirse para alguien como
ella, asi como para aquellos que experimentan tipos mas suaves de emergencia espiritual. Los requisitos
esenciales para los que se relacionan con quien atraviesa una emergencia espiritual son: un genuino interés,
carifio y amor. Sin esto es muy facil enredarse en manipulaciones y juegos controladores que interfieren con el
proceso y pueden herir a quien lo vive. No es imperativo que en todos los casos profesionales con experiencia
ayuden en la crisis de transformacién. Algunas familias bien preparadas o grupos de amigos tal vez se sientan
equipados para manejar el proceso de transformacién de sus seres queridos, en especial si éste es
relativamente suave. Lo ideal es que los asistentes posean cierta cantidad de conocimientos sobre la dinamica
del proceso y sus propiedades curativas, ya sea por sus lecturas o por sus terapias. En ocasiones una persona
intuitiva, sin una comprension formal, puede ser de mucha ayuda, pero, definitivamente, ésta no es la mejor
opcién. Por otro lado, hay momentos en los que el conocimiento y la experiencia de psicélogos, psiquiatras,
médicos, sacerdotes, asistentes sociales o psicoterapeutas comprensivos se vuelven esenciales. Familiares y
amigos seran de utilidad hasta cierto punto; luego se necesita la ayuda de alguien con conocimientos y
preparacién en el tema. Si la situacion implica esta dos mentales, emocionales vy fisicos extremos, y se da por
un periodo prolongado de tiempo, sera necesario pedir la ayuda de un médico para eliminar la posibilidad de
una enfermedad, y de alguien que maneje las realidades no ordinarias con sabiduria y comprensién. Hemos
escuchado historias de parejas, familias 0 amigos que, sin una ayuda externa ni una preparacion formal, y sin
siquiera una comprension de estas fuertes experiencias, ayudaron intuitivamente a un ser querido en su
emergencia espiritual. El consiguiente estrés y confusion hace que este tipo de acercamiento diste de ser lo
ideal, y es por esto que no lo recomendamos. A causa de que el campo de la emergencia espiritual es
relativamente nuevo no hay, en este periodo de transicién, un nimero suficiente de personas capaces de
brindar la asistencia necesaria. Nos alienta el hecho de que mas y mas gente se esta interesando tanto
personal como profesionalmente en la psicologia transpersonal, y se preparan en aproximaciones que
reconocen y trabajan con estados profundamente emocionales y espirituales. Pero también nos damos cuenta
de que tomara un tiempo antes de que se difundan cuidados de este tipo y se acceda con facilidad a una
comprension de las crisis de transformaciéon. Mientras tanto, podemos delinear lo que ya esta al alcance de
quienes lo necesiten, y brindar algunas ideas tanto generales como especificas que tal vez puedan
implementarse en un futuro cercano. Ya que cada situacion implica experiencias distintas y diferentes grados
de intensidad, diferentes personalidades y diferentes ambientes, es imposible prescribir algo definitivo a
quienes desean ayudar. Los alentamos a variar nuestras sugerencias para que se adapten a sus propias
situaciones. Un centro de asistencia que funcione las veinticuatro horas del dia. En todos los lugares del mundo
a los que hemos ido, cuando hablamos de la emergencia espiritual siempre hay alguien que pregunta dénde
hay un buen centro de atencién que funcione las veinticuatro horas e incorpore las ideas que proponemos. Es
desalentador confesar que no existen muchos. En el apéndice |l esbozamos cémo nosotros sofiamos que
podria ser un centro asi. La idea bésica consiste en un lugar en donde la gente pueda atravesar su emergencia
espiritual y estar a salvo, con el apoyo de un equipo entrenado en un enfoque transpersonal, cuyos miembros
hayan vivido sus propias experiencias de este tipo como i de su preparacion. Nos damos cuenta de que
algunos hospitales en ocasiones permiten que los pacientes vivan su experiencia sin medicarlos ni intervenir
para detener el proceso; pero son las pocas excepciones, y suelen depender de la influencia personal de un
miembro del equipo. Es probable que se haga sin comprender en absoluto la naturaleza transpersonal del
proceso y su potencial curativo. Ademas, el entorno de un hospital automaticamente le indica a la persona que
esta enferma.

Un servicio de “nifieros”. Al involucramos en el area de la emergencia espiritual, supimos de varias situaciones
en las que amigos y familiares se las arreglaron para la guia y el apoyo necesarios durante la emergencia
espiritual mediante un sistema de “nifieros” como el que se creé para ayudar a Karen. Esto se daba en casos
en los que alguien necesitaba atencion las veinticuatro horas y no habia ningun centro aceptable al cual acudir.
A pesar de que estos servicios han funcionado correctamente, tienen obvias desventajas, como la factible falta
de comprension y de conocimientos sobre las realidades no ordinarias y lo dificil que resulta el proceso |
quienes no estan preparados. Aqui sigue nuestra idealizaciéon de lo que seria un servicio de “nifieros”: Como en
el caso de Karen, la persona permanece en su casa o en un entorno que le resulte familiar. Es asi corno el
servicio no se establece en un lugar permanente, sino que quienes participan se ponen a disposicion de la
persona de acuerdo con la necesidad que haya. El servicio es organizado por uno o varios profesionales con la
cooperaciéon de un médico, y los primeros tienen experiencia en trabajar con emergencias espirituales. Quienes
cuidan a la persona conocen muy bien lo que significan profundos estados emocionales y espirituales,
preferiblemente porque ellos mismos han experimentado realidades no ordinarias gracias a terapias
transpersonales, practicas espirituales o sus propias crisis. Aunque sus acercamientos especificos varien,
todos comparten la estrategia tedrica y terapéutica: reconocer y confiar en el potencial de las emergencias
espirituales y en la profunda sabiduria del proceso en si. En el transcurso de la crisis, los asistentes se reunen
regularmente con el coordinador para analizar las cuestiones que hayan surgido. También se encuentran luego
de finalizado el episodio para evaluar la situaciéon. Cuando llega el momento de que la persona retome su vida
normal, la decision debe ser tomada por todos: tanto los que han participado en su cuidado como la misma
persona que Vvivid la crisis. Los que la han cuidado preparan sistemas efectivos de apoyo tales como hogares
de paso, grupos de apoyo, ayuda profesional y un contacto regular con otras personas que hayan vivido una
emergencia espiritual para los cruciales dias o semanas que siguen a ésta. Esto contribuira a que el individuo

83



acepte e integre las experiencias y prosiga su autoexploracién de ser necesario. La ventaja del servicio de
“niferos”, ademas de la obvia de eliminar las complicaciones de los diagndsticos psiquiatricos y las
medicaciones, incluye el hecho de que la persona puede permanecer en un ambiente que le es familiar o en su
propio hogar, en una situacion comoda, con gente a quien conoce y en quien confia.

Profesionales de la salud mental que conozcan las emergencias espirituales. Habra momentos en el proceso
de transformacion en los que sera conveniente recurrir a profesionales tales como asistentes sociales,
psicologos, psiquiatras, consultores u otro tipo de terapeutas. Un terapeuta ideal sera aquel capaz de
acompafar en su aventura a quien estda embarcado en una travesia de largo alcance que producira respuestas
y conclusiones que suelen desafiar a la légica, y que contar con un marco conceptual que cubra la amplia
gama de experiencias que una emergencia espiritual posibilita. Tal asistente debera reconocer la naturaleza
benéfica del proceso y tratar a los sintomas como oportunidades de curacion, y no como sintomas de una
enfermedad. Trabajara con ellos en lugar de intentar suprimirlos, confiando en que, con aliento y apoyo, el
paciente atravesara las etapas dificiles de la emergencia espiritual, y gracias a ésta descubrira una nueva
fuerza y una mayor comprension de todo el proceso. El terapeuta también creera que el paciente, en las
circunstancias adecuadas, es capaz de guiar su propio proceso. Sabra cémo crear un contexto de apoyo y
seguridad para la profunda transformacién personal, e intuira cuando permitir que el paciente proceda sin
intervenciones y cuando brindar su guia. Las necesidades que enfrentara el terapeuta pueden cambiar de
acuerdo con el nivel de experiencia que maneje el individuo. Si la persona esta trabajando con recuerdos de su
infancia, el profesional utilizara los conocimientos de su biografia para ayudarlo a desmadejar el pasado. Si
alguien revive su nacimiento, el terapeuta le ofrecera una técnica para favorecerlo. Si la experiencia se centra
principalmente en los dominios de lo espiritual, lo mitoldgico o lo arquetipico, sera necesario que trabaje en ese
nivel. El problema al elegir a una persona que esté especializada en una sola area consiste en que, cuando los
procesos interiores pasen a otro nivel, tal vez el profesional no sepa qué hacer. Un terapeuta cuyo marco
conceptual se limite a lo biografico posnatal quizas trate de volver a su nifiez a quien vive una experiencia con
la Madre Divina, ignorando lo que ocurre en ese momento. La mejor ayuda en una emergencia espiritual sera
dada por quien acepta todas las posibilidades de la experiencia humana y es capaz de seguir con facilidad a su
paciente de un nivel a otro, cualquiera sea la direccion que necesite tomar. Tal terapeuta estara dispuesto a
probar estrategias nuevas si son indicadas, y a apoyar el posible comienzo de una practica espiritual adjunta a
la terapia. El terapeuta o equipo de terapeutas ideal brinda una terapia tanto verbal como vivencia asi como
también se dirige a los distintos niveles de experiencia en emergencia de su paciente. la terapia verbal permite
encontrarse con regularidad con un profesional de mente abierta para analizar las cuestiones personales e
interpersonales que surjan en la vida para ayudar a descubrir soluciones propias. Esta sera una forma muy
efectiva de comprender y ser guiado y reafirmado en el camino, y ayudara a las personas cuya emergencia
espiritual es muy intensa a integrarla y absorberla méas tarde. Sin embargo, para quien vive un tipo de
emergencia espiritual mas activa y exigente, la terapia verbal no alcanza. Necesita trabajar, ademas, de una
manera mas activa con las intensas energias, emociones y experiencias a las que no basta con analizar. La ira
o la ansiedad no desaparecen al hablar de ellas; necesitan expresarse en una atmésfera de seguridad y apoyo
como parte de un proceso de limpieza. Una serie de terapias experienciales, como la Respiracion Holotropica,
brindan este tipo de situacion. Para ser totalmente efectivas, deben basarse en un modelo tedérico que abarque
toda la gama de experiencias humanas, incluyendo los niveles biografico, perinatal y transpersonal. En manos
de un terapeuta con un enfoque de este tipo, acercamientos poderosos como la Gestalt, la bioenergética, la
psicoterapia orientada hacia los procesos y el trabajo neoreichiano de exteriorizacion pueden ser muy
efectivos. Médicos de mentalidad abierta. Ya que la emergencia espiritual implica aspectos emocionales,
espirituales y fisicos, suelen darse periodos en los que tal vez se experimenten manifestaciones fisicas
distintivas que pueden parecerse a problemas biolégicos. En esos momentos, resulta imperativo consultar a un
médico para asegurarse de que dolores, palpitaciones y temblores no se originan en un problema médico. Lo
ideal seria encontrar a un doctor que conozca bien la mecénica de la emergencia espiritual, sus
manifestaciones y su prognosis, y que sea capaz de distinguir entre los sintomas normales de un proceso de
transformacién y aquellos que tienen un origen bioldgico, y los trate correspondientemente. Pero como éste es
un campo relativamente nuevo, a no hay demasiados médicos con tal preparacion. Un médico profesional con
una orientacion holistica, a pesar de no conocer especificamente los fendmenos inherentes a la emergencia
espiritual, tendra una acritud abierta que apoyara al proceso. Al relacionarse con médicos que no posean tal
preparacion, sera mejor eludir discusiones sobre cuestiones metafisicas, ya que tal vez se malinterpreten las
experiencias. Limite la interaccién a la descripciéon de los sintomas, y concentrarse en los examenes médicos
que determinaran su origen e importancia.

Un maestro espiritual. A veces un proceso de transformacion nos lleva en una direcciéon que con el tiempo
puede clasificarse como perteneciente a un sistema espiritual en particular. Quien ha vivido una constelaciéon
de manifestaciones fisicas, emocionales y vivenciales, tal vez se dé cuenta de que esta viviendo el proceso
Kundalini; o ha experimentado lo que los budistas zen llaman kensho o estado de iluminacion; o ha atravesado
lo que se parece a una iniciacion chamanica. Si esto ocurre, quizas resulte valioso y hasta necesario buscar un
buen maestro dentro de esa tradicién: alguien que ha vivido esas experiencias, las comprende y sabe como
ayudar a quienes las experimentan. También puede ofrecer herramientas para expandir aiun mas el propio
proceso, trabajarlo e integrarlo en la practica diaria. Es importante encontrar una practica en la que el propio
proceso sea apoyado y respetado, en vez de tratado como algo para reprimir o desalentar. Ciertas tradiciones,

84



como el Yoga Siddha, el acercamiento ensefiado por el Swami Muktananda y su sucesor, reconocen, analizan
y aceptan las experiencias emocionales, fisicas y espirituales que viven los meditado- res al realizar sus
practicas. Algunas iglesias carismaticas estimulan activamente tales estados, ya que los consideran
expresiones genuinas de la devocion y la manifestacion de lo Divino. Otros tipos de oracién y meditacion
aconsejan a la gente observar las imagenes y sensaciones a medida que éstas surgen, y permitir que se
vayan. Los maestros desaconsejan activamente la expresion emocional y empujan a los estudiantes a aquietar
su mente en vez de dejarse seducir por acontecimientos internos. Estos acercamientos eficaces y mas sutiles
tal vez resulten temporariamente inapropiados para quien esta inmerso en un rio rico en imagenes vividas y se
siente impulsado a realizar movimientos fisicos bruscos. La sabiduria, la guia y la presencia de maestros
avezados pueden resultar de mucha ayuda. Si han trabajado mucho en su interior, los resultados de su propia
transformacion se hacen aparentes en la forma en que viven y se relacionan con ellos y con el inundo. Estar
con un maestro de esta clase puede ser en si mismo curativo, instructivo e inspirador. No todos los que
declaran ser maestros espirituales tienen un nivel alto. Ahora analizaremos qué buscar en un maestro
espiritual, asi como también con respecto a un terapeuta mas adelante. Por ahora, una sugerencia general
para elegir seria que esta persona no declare tener todas las respuestas a los problemas de la vida, sino que
ayude ‘al guiar y al apoyar nos en la busqueda de nuestras propias soluciones. Una comunidad espiritual o
terapéutica. Unirse a una comunidad espiritual o terapéutica no significa necesariamente que hay que dedicar
toda la vida a ella. Sin embargo, si ha encontrado un buen maestro espiritual o terapeuta y descubre que se
maneja comodamente en un grupo de este tipo, tal vez deba considerar la idea de pasar cierto tiempo con
ellos. Existen grupos espirituales tradicionales, como las érdenes cristianas contemplativas, las comunidades
budistas o sangha y los ashrams. También existen diversos grupos terapéuticos que se han formado en torno
de una técnica en particular, y centros que ofrecen una gran variedad de enfoques. Insistimos: es esencial que
el grupo conozca las experiencias que usted vive y esté dispuesto a apoyarlo y a trabajar con usted de ser
necesario. En un medio asi, es mas probable encontrar a otras personas que también hayan vivido este tipo de
experiencias y nos ayuden con su guia. Ademas, son sitios en los cuales aprender herramientas como la
oracion, la meditacion, los Ca1 las practicas chamanicas y los métodos terapéuticos que contribuyen a integrar
y hacer mas llevaderas las experiencias. Por mas estructurado que esté un discipulo espiritual, quien vive una
emergencia espiritual siempre tiene la libertad de elegir a su maestro. Un maestro zen nos conto el caso de un
joven que habia llegado a estudiar con él en un sangha. Cuando sus experiencias derivaron en una crisis: “...le
dijimos que dejara de meditar y lo pusimos en la cocina, cortando verduras. Cuando ya no se pudo concentrar
en eso, le pedimos que trabajara en el jardin. Cuando trabajar en el jardin se volvi6 demasiado exigente,
sencillamente lo dejamos que anduviera en los campos, haciendo lo que le fuera necesario, hasta que
completd su experiencia. Y luego pudo retomar su practica’. El joven tuvo la suerte de contar con el apoyo de
una comunidad comprensiva, y abierta al espectro de experiencias que él estaba viviendo. A pesar de que su
estructurada practica zen no promovia este tipo de manifestaciones, fueron tolerantes y se arriesgaron a
acompafarlo durante el episodio. Por desgracia, ésta no es la actitud tipica en los grupos espirituales.

Grupos de apoyo. Un grupo de personas que haya atravesado una emergencia espiritual seria capaz de
proveer de ayuda realmente eficaz a quien esta en el medio de un periodo critico. Existen grupos de autoayuda
para muchas areas, tales como los problemas de alcoholismo y droga dependencia, desoérdenes del apetito,
traumas a causa de una violacion y otros, que se componen de individuos en diferentes etapas de su viaje,
capaces de compartir sus experiencias comunes y brindar su comprension. Para una persona en crisis, tales
grupos proveen un espacio en donde analizar problemas y sentimientos, y brindar empatia y comprensién.
También ayudan a desarrollar una manera de hablar sobre las experiencias, y a saber con quien hablarlas. Es
muy probable que se sienta un in incuso alivio al estar con otras personas que entienden desde su propia
experiencia este momento, y que estan dispuestas a escuchar sin emitir juicios. Con ellos se puede recuperar
el sentido de la comunidad y perder a soledad y el aislamiento que llevan a creer que uno es el Unico que ha
tenido este tipo de experiencias. Alguien como Karen hubiera hallado un gran soporte en un grupo de apoyo
durante los meses y aun afos posteriores a su crisis. Quienes viven la emergencia de lo espiritual en una
forma menos dramatica podrian utilizar al grupo como una base constante y regalar de apoyo. No obstante,
aunque existen para muchas otras necesidades, segun lo que nosotros sabemos no existe ninguno para
quienes atraviesan o han atravesado una emergencia espiritual. Con la experiencia obtenida de otras
asociaciones, un grupo asi podria comenzarse facilmente, y brindaria un servicio invaluable a una importante
cantidad de gente.

Un buen terapeuta corporal. Muchas escuelas de trabajo corporal creen que las emociones y experiencias
permanecen, de alguna forma almacenadas en los musculos del cuerpo, y que quien esté capacitado para dar
un masaje u otra forma de manipulacién corporal puede ayudar a liberarlas. Durante una emergencia espiritual,
cuando los sentimientos, recuerdos y sensaciones se estdn desbloqueando, alguien con una preparacion
adecuada es capaz de asistir este proceso. Con el trabajo del terapeuta, las imagenes, los recuerdos o las
emociones pueden liberarse al relajar la tension muscular. Muchas personas descubren que poseen recuerdos
de situaciones dolorosas y de sus reacciones hacia éstas reprimidas corporalmente, y que el trabajo con e!
cuerpo las ayuda a liberarlas. Un terapeuta ideal estaria dispuesto a estimular al paciente a expresar de alguna
forma lo que siente si esto surge natural mente durante la sesion.

Alguien que haya vivido su propia crisis. Es bastante comun que la gente salga de su crisis de transformacion
con la sensacion de que el proximo paso a dar es ayudar a quienes se sientan tan azorados, desbordados,

85



asustados, entusiasmados y confundidos como ellos mismos lo estuvieron. Si han experimentado las cumbres
y los abismos de su propio proceso de apertura, han obtenido una preparacién vivencial Unica que sera
extremadamente valiosa para ayudar a otros. Esto no significa que guiaran las revelaciones, conclusiones o
ideologia de otra persona en una forma mesianica, sino que simplemente la escucharan y le hablaran de su
propio viaje sin exigir que la otra persona responda de una determinada manera. Las experiencias previas
permiten apoyar el proceso de otro en toda su complejidad y su dramatismo, ya que conocen esos territorios a
fondo. Una persona que ha estado alli no estara llena de juicios ni se sentira superior. Al haber experimentado
su propia curacion, confia en el potencial positivo de estas situaciones. Este es un tipo de conocimiento muy
distinto de aquel que proviene de leer sobre estas experiencias; es una sabiduria que se obtiene por haberlas
atravesado. Al igual que aquellos drogadictos o alcohdlicos que contindian creciendo y son una de las ayudas
mas eficaces en el tratamiento de quienes también sufren esos problemas, los que han vivido una emergencia
espiritual y han integrado con éxito sus experiencias son muy eficaces trabajando con otros que comparten el
mismo camino.

Buenos amigos y miembros de la familia. Estas personas, a causa de la relacion ya establecida con la persona
en una emergencia espiritual, suelen encontrarse en posiciéon de ayudar, lo pidan o no. El profundo lazo que los
une puede resultar tanto una ventaja cuanto una desventaja. Su confianza y su amor son capaces de proveer
un medio emocionalmente curativo. Si viven muy cerca, tal vez también sean capaces de brindarle un refugio
conocido y comodo a la persona en crisis.

Una combinacién de lo anterior. La situacion ideal para quien vive una emergencia espiritual seria tener acceso
a todos los recursos disponibles, y ser capaz de crear una combinacion individual que satisfaga sus
necesidades. Se podria trabajar regularmente con un buen psicélogo que conozca y comprenda al maestro
espiritual y provea formas de combinar las conclusiones de la terapia con las lecciones de una practica
espiritual. Ademas, se podria concurrir sesmanalmente a un grupo de apoyo en el que el circulo de amigos se
abra para incluir a personas que también han experimentado lo que uno atraviesa. Tal vez se pueda asistir
periédica mente a retiros ofrecidos por un maestro, que profundicen y amplien lo que se experimenta y se
comprende. Al visitar al médico, sera muy bueno hablar libremente de los demas elementos de la vida que
puedan relacionarse con la condicion fisica. También se podria ir a la casa de miembros de la familia que no
s6lo comprendan sino que, ademas, estén activamente embarcados en su propio crecimiento espiritual. Si su
caso es como el de Karen, quien por un tiempo no fue capaz de funcionar con eficiencia en la vida cotidiana,
asistir a un centro de atencion que funcione las veinticuatro horas del dia le brindaria la seguridad de un lugar
en donde uno puede retirarse momentaneamente del mundo. Alli se podria atravesar la crisis con comprensién
y amor, y al volver al mundo, ser capaz de utilizar los recursos mencionados anteriormente para promover aun
mas la curacién.

QUE Y A QUIENES EVITAR

Ciertas situaciones y personas se interponen en el proceso de transformacion, interrumpiéndolo, haciéndolo
mas lento, haciendo que parezca lo que no es o complicandolo de distintas maneras. Repetimos que, ya que
cada caso es diferente y cada persona tiene necesidades individuales, es posible agregar otras sugerencias
especificas a la lista. La aplicacion de ciertas medidas rutinarias resulta contraproducente. Los tranquilizantes y
otras medicaciones quizas resulten utiles para manejar ciertos desoérdenes psiquiatricos, pero creemos que su
difundido uso en causas indeterminadas no ofrece garantias. Si alguien esta viviendo una verdadera
emergencia espiritual, los sedantes iran en contra del impulso natural del proceso curativo. Suelen incrementar
la ya de por si abundante confusién y desorientacién de la persona, y presentan el problema de los efectos
secundarios y la dependencia quimica. La administraciéon constante de drogas transmite el mensaje de que la
persona esta enferma, en vez de reconocer la posibilidad de que se encamine a su realizacion. Por este
motivo, deberia existir una enorme cautela en el USO de medicaciones y otros acercamientos represivos. Lo
mismo se aplica a los diagnésticos psiquiatricos. A pesar de que en ciertos casos tales definiciones son utiles
para categorizar y tratar a los pacientes, las fronteras de un diagndstico suelen ser borrosas, y la gente a
menudo recibe diagnosticos erréneos o que realmente no se aplican. Ciertamente, éste es el caso de personas
que atraviesan una emergencia espiritual, que por lo general son mal diagnosticadas por profesionales sin mala
intencién. Es importante recordar que casi todos de nosotros somos el producto de una cultura que considera a
los procesos de transformacion corno algo a evitar, por lo que, si nos sucede, automaticamente pensamos que
estd mal o que estamos enfermos. Si entonces recibimos un diagnostico y una medicacion de un experto,
nuestra parte temerosa se dice: “Tenia razon. Algo anda muy mal conmigo”. Resulta esencial que tanto la
comunidad terapéutica cuanto la gente que atraviesa este proceso trasladen el énfasis puesto en tratar estos
procesos a su potencial curativo, y los consideren como un impulso hacia la completud, una oportunidad para
expandir nuestras posibilidades. En medio de una emergencia espiritual, se suele sentir impotencia y se acepta
ayuda de cualquier fuente; las personas estdn mas que dispuestas a poner su vida en manos de alguien que
sostenga que es capaz de devolvernos a nuestra condicién anterior. Muchos terapeutas sienten que poseen la
experiencia, la técnica y la comprension suficientes como para “arreglar’ a una persona, de la misma manera
en que un mecanico arregla un automovil. Este tipo de acercamiento no va a funcionar con quien atraviesa una
crisis espiritual, ya que traslada la responsabilidad del proceso de la profunda sabiduria curativa que todos
poseernos en nuestro interior a las limitaciones de un individuo exterior. Por lo tanto, es importante evitar a

86



terapeutas o guias que se presentan como expertos, como quienes poseen la respuesta para todos nuestros
problemas.

ELEGIR A UN TERAPEUTA, A UN MAESTRO O A UN GUIA

Cuando el proceso de apertura llega al punto en el que ya no puede ser manejado con los recursos propios, o
cuando se siente que la situacién se vuelve demasiado exigente para el entorno de relaciones, ha llega do el
momento de buscar ayuda externa. A pesar de que el area de la emergencia espiritual es relativamente nueva
y aun no hay muchas personas capacitadas especificamente para trabajar con quienes viven una crisis de
transformacién, existen muchas personas calificadas para esta tarea. Con el correr de los anos, hemos
desarrollado nuestro criterio personal con respecto a la eleccién de un buen terapeuta, maestro espiritual o
guia para la transformacion. Aqui siguen algunas de nuestras sugerencias:

La persona deberia contar con una capacitacion suficiente en la técnica o disciplina en cuestion; lo ideal seria
que ya haya recorrido personal- mente los territorios que los pacientes ven por primera vez. Un terapeuta
gestaltico y un practicante de la Respiracion Holotrépica han recibido una buena educacién teérica, ademas de
haber realizado un gran trabajo interior con esta técnica y experimentado su poder y su potencial terapéutico.
Su marco conceptual deberia ser muy amplio e incluir todas las areas posibles, de la experiencia humana,
dispuesto a seguir a la persona adonde sea necesario. Un maestro o terapeuta eficaz es humilde y compasivo;
esta dedica do al servicio y mantiene un estandar ético que no permite la manipulacién de otros para provecho
personal. Constantemente les indica a sus seguidores sus propios recursos interiores como llaves de la fuerza
y el crecimiento, en vez de atribuirse el crédito por su desarrollo personal o espiritual, o convertirse en el mayor
objeto de su devocién. Otro aspecto importante es el sentido del humor: la capacidad de reirse de si mismo o
de todo el juego césmico en una situacién dada. El maestro o guia que posee esta cualidad no se toma a si
mismo demasiado en serio aunque el trabajo y la relacion con éste sean muy serios. Es de vital importancia
que haya una resonancia entre el estudiante y el maestro o terapeuta. La resonancia no tiene, nada que ver
con lo que nuestra mente considere correcto o qué deberiamos hacer o sentir; provendra de una sensacion de
confianza y seguridad y de una esencial atraccién hacia la persona y su tarea. Como una persona que vive una
emergencia espiritual suele estar emocionalmente vulnerable, muchas veces sus decisiones se basan en
deseos insatisfechos en vez de en necesidades presentes. Por esta razon, es importante analizar la eleccién
del terapeuta con una persona objetiva en quien se confie. Quizas estas cualidades suenen demasiado
exigentes y usted se pregunte donde hallar a una persona asi. Hemos descrito a la persona ideal, pero tal vez
resulte necesario hacer algunas concesiones. Existen personas muy calificadas que no son famosos
profesionales, chamanes o gurues, si no personas que realizan su trabajo con tranquilidad en un circulo muy
pequefio de accion. Toma un cierto esfuerzo encontrarlas a través de grupos o instituciones con una
orientacién transpersonal, pero el tiempo extra y la investigacion bien valen la pena. Hay demasiados de
nosotros dispuestos a darle la existencia a la primera persona que aparezca, con la suplica: “No puedo manejar
mi vida. Hagalo usted”. Por desgracia, un abandono desesperado de si mismo puede resultar en una gran
confusion y, aun, en un dafio en manos de una autoridad poco ética, manipuladora o en busca de provecho
personal. En todas las disciplinas espirituales, el maestro es quien ha estudiado, practicado y, preferiblemente,
ha tenido experiencias personales antes de estar listo para guiar a otros. En ciertas tradiciones, tal persona es
elegida sdélo a través de la transmision directa de un linaje que ha sido bien desarrollado, refinado y
reverenciado a lo largo de muchos afos. Las técnicas aparentemente simples que sirven a tales adeptos en
realidad son practicas complejas que toma afios dominar. EI mismo tipo de precauciones deben ser tomadas
con respecto a quienes se auto titulan terapeutas, pero comienzan a trabajar con gente luego de un periodo
muy corto de exposicion a diversas técnicas asequi bies. Asi como un maestro espiritual ha pasado mucho
tiempo desarrollando su practica, un buen terapeuta necesita haber amasado la experiencia suficiente, tanto
personal como profesional, en su escuela terapéutica. Ha de haber estudiado y experimentado ese enfoque en
profundidad y conocer detalladamente sus posibilidades y defectos. Al elegir a un terapeuta, tenga con él o ella
una entrevista como la que tendria al elegir a un empleado. No tema preguntarle sobre su preparacion, titulos,
la definicion de su rol y el grado de experiencia personal en cuanto a lo espiritual, los estados alterados de
conciencia y los acercamientos transpersonales, asi como sobre toda preocupacion especifica que usted
tenga. Los mismos consejos generales se aplican al buscar a un maestro espiritual. En diversas publicaciones
orientadas a lo espiritual salen avisos de una amplia gama de maestros y discipulos. Tal vez luego de leer un
libro desee estudiar con su autor o con alguien que cultive esa disciplina. Hagales las mismas preguntas que le
haria a un terapeuta, al maestro y a quienes lo rodean, y no olvide las cualidades que esta buscando. Escuche
su voz interior y asegurese de que su eleccion se sienta correcta, y luego proceda, sabiendo que puede
cambiar de idea si surge alguna sefial de que ha hecho una eleccién equivocada o si surge algo mejor. Evite a
terapeutas, maestros espirituales y guias que son rigidos, limitados y dogmaticos. Tales personas son
arrogantes y exclusivistas, y aseguran tener las respuestas o el camino. Si demuestran poco sentido del humor
y se toman a si mismos y a su trabajo demasiado en serio, tales personas suelen haber hecho muy poco
trabajo personal consecuente, y es factible que no cuenten con la experiencia necesaria con el método que
aplican en los demas. Aun si estan bien preparados, probablemente su capacitacién se limite al analisis
conceptual y a la teoria, y tenga poco que ver con la verdadera experiencia humana. Este tipo de psiquiatras se
sienten incomodos ante las emociones de otros y las suyas propias, y tienden a prescribir tranquilizantes y
demas medicaciones como la solucién de los problemas de sus pacientes. Cuidado con los terapeutas o

87



maestros que con frecuencia hablan de sus logros y mencionan a pacientes o a alumnos ricos o prominentes.
Aléjese de guias que se acreditan el haber arreglado a pacientes o a alumnos, usando frases del tipo: “Yo me
ocupé de su miedo a las alturas”, adjudicandose la responsabilidad por los cambios que se hayan dado.
Personas como éstas quizas terminen dependiendo de sus pacientes o estudiantes como una forma de definir
su identidad, y tal vez prolonguen la relacién para satisfacer sus propias necesidades. No siempre es facil
saber dénde empezar cuando se busca a un buen terapeuta 0 maestro espiritual. No existe algo como un
numero telefénico en las paginas amarillas o referencias en los periddicos locales, aunque tal vez esto cambie
en la medida en que se reconozca y acepte la importancia de las emergencias espirituales. La Red de
Emergencias Espirituales se ha constituido en una fuente de informacion y servicios para quienes lo necesiten.
Su direccion y telé fono aparecen en el apéndice 1. Si usted esta en busca de un terapeuta, tal vez pueda
ponerse en contacto con la Asociacion Psicoanalitica Transpersonal de su pais, 0 una escuela o universidad
que brinde cursos en psicologia transpersonal. Averigle si conocen terapeutas con una orientacién
transpersonal. Las personas capacitadas en la Respiracion Holotrépica cuentan tanto con la experiencia cuanto
con el marco conceptual necesarios para trabajar en esta area. Un analista jungueano que se sienta comodo
trabajando con sentimientos y sensaciones corporales fuertes también sera de mucha ayuda. En general, el
acercamiento jungueano tiende a ser un poco intelectual, pero parte de una amplia comprensién de la
experiencia hu mana que incluye la dimension espiritual. Péngase en contacto con la organizacién jungueana
mas cercana y explique sus necesidades. Si concurre a un grupo de autoayuda, pregunte a otras personas si
conocen a alguien abierto que acepte las exigencias de un camino de transformacién. Siempre hay seres
excepcionales en cualquier escuela terapéutica. Una mujer que atravesé lo que mas tarde fue identificado
como el despertar de Kundalini encontré un terapeuta freudiano que le dijo: “No tengo idea de lo que le pasa, y
no sé addénde la llevara; pero estoy dispuesto a apoyarla en lo que sea necesario”. Con un espiritu aventurero y
un estimulo de es te tipo, fue capaz de completar un dificil periodo de transformacion y de pasar a una relacion
mas sana con ella y con el mundo. La terapia suele ser tan buena como bueno sea el terapeuta, asi que no se
limite a ciertas escuelas psicoldgicas ni se cierre a encontrar posibilidades en sidos inesperados. Por ejemplo,
alguien entrenado en el método de revivencia del nacimiento o “rebirthing”, aunque acepte la realidad de los
recuerdos del nacimiento tal vez esté totalmente cerrado a la posibilidad de la experiencia espiritual, mientras
que otra persona con igual preparacion quizas esté dispuesta a asistir a una persona, sea cual fuere la
direccion que tome su proceso. Unas pocas palabras sobre otras personas que puedan presentarse para
ayudar: miembros de la familia 0 amigos que no buscan sélo ayudar como “parteros” en el proceso. Una buena
manera de distinguir a quienes realmente quieren ayudar de quienes no son los adecuados consiste en fijarse
en sus motivos. Como lo mencionamos antes, quienes se involucran, ya sean profesionales, amigos o
familiares, deberan estar ahi por que realmente se preocupan por la persona que atraviesa la emergencia
espiritual, creen en el potencial curativo de tal experiencia y quieren ayudar. Si a una persona sélo la mueve la
curiosidad, su necesidad de controlarlo todo o presumir, o su propia necesidad de ser necesaria, lo mas pro
bable es que su presencia resulte restrictiva o molesta. Ciertos ambientes también son contraproducentes. De
ser posible, evite la esterilidad de lo institucional, que enfatiza la enfermedad, asi como aquellos sitios
inflexibles y dogmaticos como algunas familias, escuelas, organizaciones religiosas y comunidades. Evite
cualquier ambiente que soélo ofrezca juicios, ira y arrogancia, en vez de amor, apoyo y atencion. Si tales
ambientes son lo Unico que esta a su alcance, busque miembros del equipo que realicen un trabajo que difiera
de los acercamientos tradicionales y comprendan sus necesidades.

CAPITULO 11
EL REGRESO AL HOGAR

El suave mundo que me rodea esta radiante y luminoso... jGracias por devolverme a mi hogar milagroso! Su
amable presencia me da la bienvenida me da su calor me envuelve como los brazos generosos de un padre.
Este hogar familiar es donde comencé hace tanto tiempo. Aqui todo es distinto ahora, y sin embargo, todo
sigue igual.

Escrito luego de una emergencia espiritual

Los capitulos anteriores hablaron sobre qué hacer durante un proceso de transformacion, y ofrecieron
sugerencias tanto para quienes viven esta experiencia cuanto para quienes los rodean. Ahora analizaremos el
periodo en el que se vuelve a la vida cotidiana, después de un despertar relativamente suave o de una crisis
que todo lo consume. ;Qué es factible sentir en este periodo de transicion? ;Cuales son los beneficios y
cuales los desafios? ;Como se puede impulsar una mayor integracion de las experiencias que nos han
cambiado la vida? ;Cuales son los ultimos cambios que se pueden esperar? Este es el periodo del regreso al
hogar. En esta etapa, la gente suele sentir un nuevo hogar en su interior, una fuente interna de consuelo y
alimento. También suele descubrir o redescubrir los elementos significativos y reconfortantes del mundo a su
alrededor, como las relaciones con aquellos que amamos o los ambientes y actividades familiares. No obstan
te, ya que todo puede llegar a cambiar tanto en la vida de una persona como consecuencia de una emergencia
espiritual, este periodo no deja de tener sus desafios. Algunos de los cambios generales incluyen la eliminacion

88



de cualquier problema personal, la incorporacion de elementos positivos en la propia vida, cambios en la escala
de valores y la mayor importancia que se les concede a las dimensiones espirituales. Esta es la recompensa
por la cual se recorre el proceso de transformacion. Es probable que parezca como si se naciera de nuevo o se
hubiera rejuvenecido; las personas se sienten muy distintas de como estaban al comienzo del camino. Se ha
nacido a una relacion mas sana consigo mismo y con el mundo. Esta renovacion puede no darse de golpe.
Ciertas personas experimentan una subita resolucion de su emergencia y la transicion rapida y facil a una
nueva y mas eficaz forma de ser, pero la mayoria pasa por una etapa en donde retorna su vida y en la que
siente una cierta inseguridad con respecto a si misma y al lugar que ocupa en el mundo. En general, ninguna
de las distintas y a veces dramaticas experiencias que hemos descrito son de algun valor, a menos que se las
traslade a la realidad cotidiana y se las aplique a las conductas y actividades de la vida de todos los dias.
Muchas tradiciones espirituales advierten acerca de lo atractivos que pueden resultar los reinos trascendentes
y sobre la tentacion de abandonar el mundo en pos de ellos. Tal vez esté bien que algunas personas
abandonen el mundo para dedicarse a la busqueda exclusiva del espiritu. Candidatos serios a ashrams y
monasterios deciden hacerlo. Sin embargo, la mayoria de nosotros encontramos nuestro verdadero llamado en
los quehaceres cotidianos, el trabajo en el mundo y las relaciones con otras personas. Gracias a la propia
transformacion es posible encontrarle un profundo sentido mistico a nuestra existencia diaria, y quizas
descubramos que toda contribucion espiritual de importancia comienza con la persona que esta a nuestro lado.
Volver a la vida cotidiana no implica abandonar nada. Al contrario, significa aportar lo que hemos obtenido en
nuestra aventura en los dominios del inconsciente a los dominios en los que vivimos las veinticuatro horas del
dia. Al hacer esto podemos unir los dos mundos y descubrir que el impulso divino esta en todas partes.
Aprendemos a buscarlo y a verlo en todo lo que nos rodea, en cada acto que realizarnos, en cada persona con
la que nos encontramos. Joseph Campbell, en El héroe de las mil caras, describe magistralmente los
problemas de la reinsercion. Como lo analizamos en el capitulo 6, los elementos en el viaje del héroe reflejan
las experiencias interiores de la persona que recorre la transformacion. El héroe ha abandonado el hogar, el
lugar de la seguridad y la realidad conocidas, y se ha embarcado en una expedicién que lo llevara a tierras
llenas de misterio y aventura. Alli debera enfrentar muchos desafios e iniciaciones. Cuando se complete la
prueba final, el héroe regresara al lugar en donde comenzd. El ambiente y el elenco de personajes tal vez sigan
siendo los mismos alli, pero el héroe ha cambiado. Ha desarrollado los dones de la sabiduria y la comprension,
obtenidos gracias a las experiencias del camino. A pesar de esto, al héroe lleno de nuevas percepciones le
resulta dificil adaptarse al viejo mundo. La forma en que Campbell retrata al héroe de regreso también abarca
algunas de las experiencias de reinsercidon que enfrentan quienes vuelven a la vida cotidiana luego de una
emergencia espiritual: El primer problema del héroe al regresar consiste en aceptar como reales, luego de la
visién de la plenitud que coima el alma, a las alegrias y las penas pasajeras, las banalidades y las ruidosas
obscenidades de la vida. ¢ Por qué volver a un mundo asi?... El héroe en su regreso, para terminar su aventura,
debe sobrevivir al impacto del mundo. Quien retorna una situacion familiar, por ejemplo, tal vez encuentre a su
cultura y a las personas que la componen poco receptivas hacia sus nuevas capacidades. El héroe renacido
debe entrar en la atmdsfera ya olvidada en la que hombres y mujeres son fracciones pero se imaginan que
estan completos. Debe enfrentar a la sociedad con su elixir que destruye al ego y redime la vida, y a cambio
recibir el golpe de las inquietudes razonables, la dureza del resentimiento y la gente buena que no llega a
comprender. Debido a la magnitud de las experiencias de transformacion, a mucha gente le resulta dificil
aceptar y abrazar los aspectos aparentemente triviales de la realidad ordinaria. Tal vez también deban
enfrentar el conflicto muy real de que el mundo de todos los dias y la gente que los rodea no suelen estar muy
receptivos hacia sus nuevos descubrimientos. Ahora exploraremos el periodo de transicion entre la emergencia
espiritual y la existencia estable, y brindaremos algunas ideas practicas para hacer mas facil el regreso al
hogar. También ofreceremos algunas consignas para la vida en este periodo.

DE LA EMERGENCIA ESPIRITUAL A LA VIDA COTIDIANA

A muchos de nosotros nos resulta facil cuidar de otros y ayudarlos, muchas veces a nuestras expensas. Tanto
en el periodo de transicion cuanto mas tarde, deberia ser prioritario hacernos cargo de las necesidades que
hacen a nuestra buena salud. Es necesario que nos nutramos por dentro antes de atender a lo exterior. Aqui
siguen algunos de los desafios que probablemente tenga que enfrentar, y las sugerencias generales en cuanto
a qué hacer a su respecto. Como las necesidades y las experiencias son Unicas, es factible que descubra
variaciones o adiciones que se adaptan especialmente a su caso. Tal vez le resulte dificil determinar déonde
termina usted y donde comienza el mundo exterior. Luego de una emergencia espiritual, es probable que sienta
que, a raiz de haber atravesado diversos estados internos, le cuesta definirse como individuo. Quizas haya
vivido experiencias como la de convenirse en un animal, en un demonio o en otra persona; o viajado a través
del tiempo y del espacio, identificandose con un sacerdote en el antiguo México, o con un soldado en la
Primera Guerra Mundial. Tal vez atravesd una experiencia paranormal en la que salié de su cuerpo o se uni6é a
otra persona. O sintid la experiencia de la aniquilacién del ego en el camino. Quizas haya vivido estados de
union con el todo en los que se fusiond con el cosmos y se sintid6 parte de una red de conciencia
interconectada. Ahora, estos estados desorientadores y causantes de confusiéon han cesado. Luego de una
prueba interior de este tipo, es perfectamente natural albergar dudas sobre los propios limites al retornar la vida
de todos los dias. Después de la experiencia de la muerte del ego, en la que se pierde la vieja definicion del
propio ser, cOmo no preguntarse ¢jqué viene después? ;Como es este nuevo yo? Al igual que con otros

89



elementos de una emergencia espiritual, el préximo paso se da solo si uno lo permite. El nuevo ser surge
automaticamente, y la mejor estrategia consiste en cooperar permitiendo que esto suceda. Dése tiempo para
estar tranquilo y mantenga al mundo exterior lo menos complicado posible. Cada mafiana escriba una lista de
lo que necesita hacer ese dia, y chequéela a lo largo de la jornada. Cuidado con sobrecargarse con tareas que
piensa que deberia hacer; permitase terminar algunas tareas al dia siguiente. Con delicadeza utilice practicas
espirituales para obtener una mayor percepcion y direccién. Interrogue a su fuente de sabiduria superior para
obtener la luz y la claridad necesarias a medida que se transforma en un ser nuevo. Hable con su terapeuta y
establezcan juntos la estrategia terapéutica que satisfaga sus necesidades. Tal vez le resulte importante
establecer ciertos limites para si. Algunas actividades, como la meditacién intensa o una dura psicoterapia
experiencial, resultan inadecuadas en esta etapa. Antes de experimentar mas estados internos fuertes, es
probable que necesite un tiempo para convertirse en un ser mas seguro, mejor definido. Proseguir con la
exploracion sera muy dril mas adelante, cuando se sienta mas firme y ya no esté tan débil. Quizas también
necesite demarcar limites en sus relaciones con otras personas, lo que puede resultar dificil si usted solia estar
a disposicion de otros sin tenerse en cuenta a si mismo. Aprenda a sentir y a expresar lo que necesita de la
gente que lo rodea y en diversas situaciones. Establezca limites para usted, y cultive actividades y relaciones
que apoyen su tenue percepcion de si mismo. No tema que el redefinirse como un ser aislado y retomar una
psicologia mas centrada en el ego le haran perder su seguridad de ser algo mas que su ser fisico. Lo vivido de
su experiencia desaparecera lentamente, pero su recuerdo e impacto jamas lo abandonaran. Tal vez se sienta
fragil, vulnerable o dubitativo, y necesite protegerse del contacto externo por un tiempo. Usted estd saliendo de
una aventura exigente en la que su anterior imagen de si y su visiéon del mundo se hicieron pedazos. Ha estado
expuesto a una amplia gama de experiencias extrafias, y es muy probable que se sienta cansado fisicamente.
Una mujer se dijo a si misma cuando atravesaba esta etapa: “Tenia la imagen de que todas mis pequefias
terminaciones nerviosas estaban tan débiles y desgastadas como un cable de electricidad que ha sufrido una
recarga, después de una actividad interior tan intensa”. Insistimos en que se brinde todo el tiempo necesario
para cuidarse a si mismo. Lleve una vida lo mas simple posible, y abandone por un tiempo toda ocupacion que
resulte demasiado exigente y compleja. Dése el gusto de realizar actividades que lo hagan sentirse bien:
relajantes bafios calientes, trabajos corporales reconfortantes y largas caminatas. Tal vez también descubra
que lo ayuda realizar tareas basicas y poco complicadas, como trabajar en el jardin, cocinar o limpiar vidrios.
Es factible que necesite ademas dormir mas horas que lo habitual a medida que su cuerpo se recupera del
estrés. Vaya temprano a la cama, y permitase dormir a la manana y también siestas cuando sienta que lo
necesita. Es muy facil olvidarse de los habitos regulares de alimentacion durante una emergencia espiritual.
Pruebe distintas comidas sanas mientras restablece sus fuerzas. Es posible que encuentre muy apetecibles
alimentos frescos como frutas y verduras. Luego de haber estado tan comprometido con su mundo interior,
puede resultarle util y divertido concentrarse en su apariencia por un tiempo. Por mas simple que parezca, un
nuevo corte de pelo y ropa nueva pueden expresar y lucir mas su nuevo ser. Quizas sienta por un tiempo la
necesidad de protegerse en su interaccion con la gente, asi como en su relacién con el mundo en general. No
seria raro que le resulte dificil exponerse a ambientes que provocan excitacion, tales como grandes fiestas
ruidosas, calles citadinas, bulliciosos aeropuertos o un trabajo estresante. Evite estas situaciones tanto cuanto
le sea posible; lo mismo se aplica a relaciones muy exigentes. Quizas sea preferible limitar sus relaciones a un
pequefio grupo de amigos y familiares dispuestos a apoyarlo. Si usted tiene hijos, consiga alguien que lo ayude
con ellos durante un tiempo, y si trabaja en las profesiones asistenciales atienda a menos pacientes. Quien
realmente lo aprecie respetara cualquier limite temporario que usted necesite establecer. Las relaciones
sexuales merecen ser tratadas con un cuidado especial en este momento. La mayoria de nosotros se siente
vulnerable en la intimidad. Esta sensibilidad puede magnificarse en quien estad saliendo de una emergencia
espiritual, ya que esta extremadamente abierto y receptivo. Al sentirnos llenos de un amor y una conexion
recién descubiertos, muchos de nosotros desearemos expresarlo fisicamente a nuestras parejas. Pero, en la
intensidad de un encuentro sexual, tal vez nos sintamos extremadamente fragiles y desbordados. Insistimos en
la necesidad de establecer una sensacién mas fuerte de los propios limites antes de involucrarse en una
interaccion tan poderosa con otra persona. Si usted ya tiene una relacion reconfortante y llena de confianza,
pidale a su pareja que lo abrace a menudo. Los mimos son muy nutrientes y reafirman en este punto. Si siente
un menor deseo sexual que lo habitual, no tema que su vida intima haya terminado. Esta es sélo una etapa, y
lo mas probable es que usted ya esté desarrollando su fuerza y una nueva sensacion de si mismo que
mejorara sus interacciones futuras. Una advertencia a quienes en esta etapa comienzan una nueva relacion
sexual: como usted suele estar sensible y vulnerable, es probable que sus necesidades emocionales sean mas
intensas que lo habitual. A raiz de esto, tal vez se involucre en una relacién intima que con el tiempo le resulte
incémoda e incluso dafina. Si, por ejemplo, alguien le brinda el calor y el consuelo fisico en un momento en el
que usted lo necesita especialmente, es probable que se ate y dependa de esa persona e inhiba su propio
desarrollo y fuerza. Tal vez usted comience a volverse exigente, o descubra que su pareja se aprovecha de su
fragilidad y lo induce a comportamientos incomodos o situaciones raras.

Tal vez siga sintiendo oleadas de emocion, visiones, percepciones u otras experiencias residuales. Esto es
muy comun: ha finalizado la parte dramatica del proceso de transformacion, uno vuelve a prestarle atencion al
mundo cotidiano y percibe intensamente los rastros de su experiencia. En ocasiones surgen sentimientos de
rabia o de miedo aparentemente inadecuados, que eran comunes en su crisis, aunque ahora no son tan
fuertes. Las sensaciones corporales como los temblores, el calor o diversos dolores pueden recurrir en una

90



forma mas suave. También es posible que al retomar las actividades diarias vea algo que le recuerda una parte
de su experiencia o inclusive dispare una vision breve. Quizas una comprension profunda lo acometa en un
momento inesperado y lo aparte de sus actividades cotidianas, despertando otra vez lo mas profundo. Estas
olas de emocion y experiencias no significan que necesariamente se esta a punto de sumergirse de nuevo en
las profundidades del in consciente. Lo mas probable es que sean fragmentos residuales del proceso de
transformacion, que se retiraran al continuar la curacién. Cuando se den, trabaje con ellos utilizando las
mismas estrategias que resultaron eficaces durante su emergencia espiritual. La terapia experiencial, la
practica de la meditacion, el movimiento fisico y la expresién creativa son todas formas buenas de manejar
estos residuos. Por el bien de sus relaciones, asi como de su propia salud, aprenda a vigilar la aparicién de
estos resabios y manténgalos alejados de su vida exterior. Tenga cuidado de no proyectar estas emociones en
otras personas o de culpar a sus circunstancias de vida por la irresolucién de sus experiencias internas. Es
posible que se vea tentado a descargar una oleada de los resabios de ira en su pobre pareja o colega, y
justifique sus emociones encontrando que algo anda mal en su matrimonio o trabajo. Un buen terapeuta,
maestro espiritual o grupo de apoyo lo pueden guiar.

Tal vez no sepa qué decirle a la gente ni como actuar. Al salir de su emergencia espiritual, no seria raro que se
pregunte: “;Que pas6é?’. Es probable que pase un cierto tiempo antes de que encuentre una respuesta
satisfactoria. Con mucha frecuencia, las experiencias se dan antes de que exista una comprension intelectual
de ellas. La explicacién logica suele desarrollarse lentamente al tomar contacto con libros, maestros u otras
personas que hayan recorrido caminos similares. Por un tiempo, es factible que se encuentre en una especie
de limbo, sin siquiera estar seguro de cémo hablar consigo mismo sobre lo ocurrido. O tal vez esté muy
entusiasmado con sus nuevas perspectivas y sienta la urgencia de compartirlas con cualquiera que lo escuche,
0 espere que su nueva sabiduria ayude a otras personas. Lo mas probable es que haya personas curiosas a su
alrededor que han estado observando y ayudando en la transformacion; y tendran preguntas que hacer. El
problema consiste ahora en como comunicar algo que ni usted mismo comprende. A esto agréguele el factor
de que su nuevo ser todavia esta en desarrollo, y se siente vulnerable e inseguro sobre sus propios limites.
Quizas tenga ciertas reservas sobre como actuar y se sienta un poco confundido e incomodo con la gente,
porque cree que lo criticaran por sus extrafas experiencias o daran por sentado que usted volvera a actuar
como lo hacia antes. Algunos familiares o amigos, aliviados porque la fase dramatica de la experiencia ha
quedado atras, tendran la seguridad de que todo “volvera a lo normal”’. Sin embargo es probable que, por su
parte que usted sienta que recién ha comenzado un camino espiritual de por vida. En general los demas no
comprenden la importancia de sus experiencias. Si sostienen una visién del mundo materialista, hasta se
sentiran amenazados por una perspectiva nueva. Usted, por otra parte, siente que ha resurgido de su crisis
espiritual con amplias percepciones o dones creativos que pueden ser usados para ayudar a los demas. En El
héroe de las mil caras, Joseph Campbell describe maravillosamente este sentimiento: ;Como volver a
ensefiar... lo que ha sido ensefado correctamente y aprendido incorrectamente miles y miles de veces, a
través de milenios de tonteria prudente del ser humano? Esta es la ultima prueba del héroe... ;Cémo
comunicar el mensaje del vacio que todo lo genera a quienes insisten en la evidencia exclusiva de sus
sentidos? ;Como hablar de sus nuevas perspectivas con personas que permanecen limitadas por sus propias
ideas sobre la vida? Con mucho cuidado. El problema de la comunicacién es tino de los mas dificiles en el
regreso al hogar. Hemos encontrado a demasiadas personas que han tratado de hablar sobre sus experiencias
y percepciones con otras personas no prepara das para escuchar cosas asi; personas que no han visitado
jamas estas regiones y estan probablemente muy comprometidas con su forma protectora de comprenderse a
si mismos y al mundo. Sea lo que fuere que les digamos a estas personas, haran oidos sordos. Sencillamente
no podran o no querran escuchar. O tal vez reaccionaran en una forma que nos herira. Jefes, colegas, amigos
y familiares quizas se sientan amenazados por lo que contamos y se alejen, o directamente se conviertan en
antagonistas. Profesionales con una visién limitada de nuestro proceso tal vez nos otorguen diagndsticos
patolégicos y recomienden tratamientos que vayan en contra de un futuro desarrollo. Existe una buena forma
de discriminar entre aquellos que pueden responder negativamente y los que sienten una sincera curiosidad
sobre la transformacion. Es muy probable que la gente note alguna diferencia externa en usted. Tal vez sus
ojos estén claros y brillantes, y su rostro radiante transmita un inédito entusiasmo o paz. “iQue bien te ves!”, le
diran, para preguntar luego: “;Que has estado haciendo?”. En vez de revelar de inmediato sus experiencias
mas profundas, pregunteles si les gustaria dedicarle un rato a charlar sobre el asunto. Esta sencilla pregunta
ayuda a distinguir quiénes estan auténticamente interesados. Si alguien responde: “Por supuesto”, y acto
seguido pasa a otro tema, usted sabra que su interés es solo superficial. Si, por otra parte, su amigo responde:
“Si. ¢ Cuando podemos sentarnos a charlarlo? Quiero que me cuentes todo”, existe una buena posibilidad de
que sea en serio. Aun entonces, aprenda a contar su historia con sentido comun, y lleve a su escucha a la
profundidad de detalles e ideas que busca. Siempre habra tiempo para contar mas en futuras conversaciones.
Las disciplinas espirituales tienen diversas actitudes sobre si la gente debe o no hablar sobre su camino
interior. Algunas escuelas creen que le quita poder a la experiencia hablar sobre ella, y que una charla de este
tipo puede producir rasgos indeseables, como el orgullo y la satisfaccién consigo mismo. Muchos estados son
inefables de todas maneras, y hasta los misticos mas elocuentes han tenido dificultad para expresarlos en
palabras. Es probable que descubra que resulta imposible articular satisfactoriamente algo tan intangible,
transitorio y avasallador como la experiencia de la muerte o la disolucion en el cosmos. Otras tradiciones instan
a la expresion, a pesar de sus limites, como una forma de integrar los estados internos a la vida cotidiana. Al

91



hablar de una experiencia con personas que la comprenden, se entendera aun mas lo que ha ocurrido.
También se aprendera a aplicar las nuevas percepciones y lecciones en el mundo de todos los dias. Se hara
necesario elegir la propia estrategia y, al mismo tiempo, permanecer abiertos a cambiarla a medida que pasa el
tiempo. Quizas desee tomarse un tiempo para permanecer callado antes de hablar a los demas sobre el viaje
interior; o tal vez sienta la urgencia de hablar sobre sus experiencias como un recurso para comprenderlas.
Asegurese de encontrar a personas receptivas; personas que hayan atravesado procesos similares, terapeutas
0 maestros espirituales con experiencia, o un grupo de apoyo. Quiza pueda intentar expresar sus experiencias
a través de la pintura, la escritura, la poesia, la danza o el canto. Las metaforas de estas formas creativas se
acercan al lenguaje simbdlico del mundo interno. Nuestra cultura se muestra mucho mas tolerante hacia las
ideas que se expresan artisticamente que hacia las que se expresan de forma directa. Decida lo que decida, no
corneta el error de imponer sus ideas a personas que no desean escucharlas. Algunos de nosotros sentimos
tanto entusiasmo por los cambios que notamos en nosotros mismos que, compulsivamente, queremos
compartirlos con todos. Tal vez vayamos tan lejos como para querer convertir a otros, o que sélo causara
incomodidad y problemas interpersonales. Todos estamos en diferentes etapas de desarrollo, y merecemos
respeto por lo que somos y por déonde estamos en un momento dado. Cada uno tiene un camino que recorrer,
y tal vez nuestras rutas sean muy distintas. Aunque esto no resulte claro al principio, nuestra experiencia no
nos hace especiales o superiores. Si se han tenido revelaciones sobre las regiones de lo trascendente o
percepciones sobre el funcionamiento del cosmos, recordemos que estas experiencias estan potencialmente al
alcance de todos. De otro modo seria muy facil desarrollar un orgullo y una arrogancia espirituales, muy
seductores pero potencialmente daninos como distracciones muy conocidas en las tradiciones espirituales. Si
se descubre creyendo que tiene las respuestas y tina mision especial para llevar su mensaje al mundo, tenga
cuidado. Las respuestas que parecen importantes para usted tal vez no sean las apropiadas para otra persona.
La humildad es una de las caracteristicas mas importantes de una persona realmente desarrollada
espiritualmente.

Tal vez se sienta avergonzado, lleno de juicios o culpable por su comportamiento durante la emergencia
espiritual. Esto suele ocurrirles a personas que han atravesado un tipo extremo de emergencia espiritual que
implica coloridas experiencias, movimientos bruscos y la expresién de emociones. Es probable que no se
recuerden algunas de las cosas que se dije ron o hicieron. Al salir de la crisis, de pronto uno se pregunta qué
hizo, quién lo vio, qué pensaron de usted. Este tipo de actitud es muy comun y obstaculiza la curacion. La
mente es el peor enemigo en un proceso de transformacion. Durante una experiencia fuerte, lo mas probable
sera que el mundo légico ceda ante los dominios irracionales del inconsciente. Posiblemente usted haya hecho
o dicho cosas que parecieron perfectamente apropiadas en el momento y el contexto de su emergencia. Sin
embargo, una vez que se comienza a retomar la existencia racional, tales conductas pareceran fuera de lugar
e, incluso, inaceptables. Ahora que la carga y el agotamiento de las experiencias han disminuido, su vividez
desaparece para convertirlas en un recuerdo. La mente se introduce e intenta justificar sus conductas extraias
y aparentemente ilégicas. La gente en esta etapa siempre intenta negar el alcance y la importancia de su
experiencia, y hasta es posible que intente negar experiencias y perspectivas que fueron de enorme
importancia, o trate de minimizar su impacto tratando de explicarlas, diciendo: “Estaba bajo mucha presién y no
sabia lo que hacia”. Si aun no ha comprendido lo que le ocurrié y se siente aislado, es factible que trate de
convencerse de que en realidad se volvid loco. Uno se siente tan destruido por la experiencia que
desesperadamente quiere volver a la “vida normal”; al haber estado tan fuera de control, se necesita retomar
una existencia cuidadosamente regulada. Uno se aferra al concepto que se tiene de la normalidad y desea ser
aceptable otra vez ante si mismo y ante la cultura que lo rodea. Se siente culpa, y uno se convierte en su peor
juez. Este es otro momento en el que una buena comunidad de gente comprensiva lo puede ayudar. Un
terapeuta experimentado, un maestro espiritual, un grupo de apoyo u otros buscadores como usted lo ayudaran
a reconocer y honrar la profunda naturaleza de la experiencia que le ha cambiado la vida. Esto lo ayudara a
aceptar la forma que haya tomado y pasar a otra cosa. Continle aprendiendo sobre la dinamica de la
emergencia espiritual. Descubrird que muchas experiencias de transformacion estan llenas de dramatismo. Lea
las descripciones de experiencias espirituales de santos y pro fetas y de los cuarenta dias de Cristo en el
desierto: estan llenas de desafios gigantescos. Escuche la musica emotiva y evocadora de las iglesias
carismaticas. Investigue sobre los rituales culturales de transformacion. Todas estas expresiones devocionales
son expresivas, apasionadas y poderosas, y de muestran la enorme y elemental fuerza espiritual que actia en
la experiencia del despertar que destruye el mundo conocido. Nada tienen que ver con la apariencia cortés y
controlada de la mayoria de las relaciones sociales. Una vez que acepte que sus experiencias fueron un
aspecto necesario de a emergencia de lo espiritual en su vida, agradecera que se hayan da do, y podra
continuar honrandolas por el rol que han cumplido en su desarrollo. Pero no se quede ahi; no permanezca en
lo que ha pasado, que todavia queda mucho por andar. Con tantas otras cosas que le ocurren, lo ultimo que
necesitaria es una capa extra de culpa y juicio de si mismo. Sea tolerante. Utilice técnicas de meditacion para
aquietar su mente y desarrolle su habilidad para observar su gimnasia mental sin dejarse influir.

Tal vez le resulte dificil digerir intelectual y filoséficamente su experiencia o reconciliarla con su antigua vision
del mundo. Este es otro de los desafios normales. Considere como estaba construida antes su vision del
mundo. Quizas usted creia que no era mas que su cuerpo, que la vida comienza al nacer y termina cuando
morimos. Desarrollar su potencial significaba desarrollar su mente y las habilidades mecanicas, o ir adelante en
el mundo. Su percepcion se limitaba a lo que era capaz de ver, gustar, tocar, oir y oler. El amor se basaba en el

92



sexo Yy la seguridad, y sus aspiraciones se conectaban tan sélo al éxito en lo material. Luego, durante su
emergencia espiritual, revive su nacimiento, se enfrenta con la muerte y se da cuenta de que hay mas cosas en
la vida que las que usted imaginaba. Tiene repetidas experiencias de salida del cuerpo y se entera de que es
mas que un ser fisico. Quizas se ha convertido en un guerrero samurai en una vivida escena en el antiguo
Japén y comience a considerar la posibilidad de la reencarnacién. Al visitar regiones nuevas en su interior, de
pronto se siente imbuido de ideas creativas y nuevas percepciones, y descubre que su potencial no parece
tener limites. Luego de muchos suefos de clarividencia y percepciones intuitivas, se da cuenta de que hay mas
da cinco sentidos a su disposicién. Si experimenta la unidad mistica de toda la creacién, descubrira también un
nuevo significa do del amor. Experimentado todo esto, comenzara a dedicarse a la busqueda de una verdadera
vida espiritual. Como si esto no fuera suficiente, imagine que es judio y sus visiones misticas mas importantes
transcurren en el contexto de la tradicion arabe sufi. O que es un catdlico practicante y sus estados de
transformacion importantes son hindies, O que es budista pero vive experiencias relaciona das con el
cristianismo. 4 Como siquiera empezar a pensar sobre estos drasticos alejamientos de su vieja vision del
mundo? ¢;Qué sentido tienen? ;Como conceptualizarlos? ¢Esto significa que debe abandonar su identidad
anterior, asi como las relaciones que se basaban en esa identidad? Mucha gente suele responder
automaticamente a este tipo de preguntas. Al salir de su experiencia se sienten tolerantes y completos, sin
demasiada necesidad de cuestionar lo ocurrido. La experiencia suele tener sentido a un nivel visceral y no hace
falta analizarla. Pero otras personas se debaten entre estas preguntas: han construido todo un estilo de vida y
una escala de valores alrededor de su antigua forma de ser y no quieren abandonarlos. Una forma de ayudar a
digerir las nuevas maneras de pensar consiste en aprender. Lea libros y hable con otras personas. Si ha tenido
experiencias relacionadas con otra cultura, investigue especificamente sobre su historia, su arte y su literatura,
y vea si resuenan con su nueva apertura. Si un simbolo especifico, como un cisne o un circulo, reaparece
constante- mente, averigiie cual es el significado de los cisnes y los circulos en diversas culturas. Quizas
encuentre pistas que lo ayuden a comprender su significado en su vida. Rodéese de gente que tenga una
comprensién similar a la que se esta desarrollando en usted. Participe en un grupo de meditacién o de oracion
que ofrezca practicas de la tradicién que usted ha encontrado internamente. Esto no significa que deba aceptar
de inmediato lo que éstas quieren ensefiar pero al estar ahi encontrara pistas de su propio destino interior. Esto
puede o no significar desconectarse temporaria 0 permanentemente de amigos u organizaciones que
compartian su vision del mundo. Para algunas personas es facil mantener el curso nuevo permaneciendo en su
antiguo ambiente. Para otras no. Vivir una emergencia espiritual no significa que automaticamente de be
abandonar su anterior forma de vida. A pesar de que mucho cambie en su interior, se pueden mantener las
mismas actividades y relaciones: s6lo que se conectara con ellas de una manera distinta. Sin embargo tal vez
encuentre que sus circunstancias de vida son incompatibles con sus nuevas perspectivas y valores, y deseara
estar en un medio mas congruente con lo que usted esta deviniendo en ser. Necesitara estar con personas que
lo entiendan. Lo mismo ocurre con las tradiciones religiosas. Quizas usted se crié6 en una familia o una
comunidad practicantes. Cuando comenzé su transformacion, de pronto vivié experiencias importantes en una
fe distinta. Es factible que comience a cuestionar su propio sistema de valores, y se pregunte si ha llegado el
momento de abandonarlo. Este puede resultar un dilema muy dificil si usted esta bajo la presiéon de quienes lo
rodean para que se quede donde esta. No es necesario abandonar creencias que han sido muy importantes
para usted. Sin embargo, algunas personas eligen hacerlo, y a veces adoptan otra tradicién al descubrir una
empatia que jamas habian experimentado con la suya original. Muchos comienzan a interesarse en las
dimensiones misticas de todas las religiones y se dan cuenta de que el ndcleo mistico de su propia religién
mantiene su atencion. Tal vez consideren que cada fe es un camino diferente hacia una misma meta, y
desarrollen una actitud universalista y ecuménica, una especie de espiritualidad planetaria. Otros se alejan por
un tiempo de su propia tradicién, para retomarla con un acritud nueva. Una amiga nuestra que fue criada en
una familia judia ortodoxa, vivié su despertar en un contexto hindu. Pasé varios afios con un maestro espiritual
del este de la India, en donde adquirid conocimientos y aprendié practicas muy valiosas para su desarrollo. Se
dio cuenta de que los problemas con su propia tradicion provenian del acercamiento dogmatico y excluyente de
su familia. En sus estados misticos habia aprendido lo que vale una vida basada en una perspectiva abierta y
unitiva y, como todavia afioraba la tradicion de la que provenia, volvid al judaismo, pero esta vez la atrajeron
sus aspectos misticos; las practicas jasidicas y la Kabbalah.

Tal vez sienta alternativamente fuertes oleadas de alivio, humildad, sobrecogimiento, gracia, gratitud y
maravilla. Llegamos ahora a los desafios mas agradables. Ademas de las oleadas residuales de emociones
como la ira o el miedo, también comenzara a notar las de emociones o experiencias positivas. Al disminuir
muchos de los estados perturbadores todo el ser sentird un enorme alivio. La presiéon de los intensos estados
internos se ha ido, y uno se siente mas equilibrado y relajado. Quizas ha enfrentado ciertos aspectos basicos
suyos, como su miedo a la muerte o sus impulsos destructivos; o sentido una enorme humildad ante la
profunda radiancia interior. A raiz de esto, su falso orgullo se ha suavizado y siente una nueva humildad.
Muchas barreras entre usted y el resto del mando han desaparecido. Tal vez se sienta sobrecogido por el
alcance y la calidad de sus experiencias, y bendecido por una fuerza mas grande que lo ha guiado en los
momentos mas duros. Agradece no sélo haber terminado con muchas de las dificultades, sino también haber
despertado a nuevas dimensiones y posibilidades en su interior. Al regresar de su viaje, se siente maravillado
por la inmensidad de su experiencia y las riquezas que ha descubierto en su vida cotidiana. Los momentos
comunes brindan sentimientos extraordinarios: en una caminata por el bosque, ver un nido lleno de pichones lo

93



lleva a sentir una fuerte conexion con la creatividad del universo. Una ventana de un rascacielos que brilla en el
sol atrapa su atencion, y se siente otra vez una excepcional claridad. Escuchar una poderosa pieza de musica
coral hace que sintamos maravilla y reverenda por las vastas dimensiones del espiritu creativo. También, la
plenitud de compartir un momento de intimidad con un hijo. Un nuevo lugar positivo se ha abierto en su interior.
Sin embargo, a pesar de que los estados que emanan de él son nutritivos y curativos, suelen ser transitorios.
Puede aprender a trabajarlos, desarrollarlos y ampliar los. Dése tiempo para la reflexion y las actividades
creativas, como la escritura y la pintura. Salga a caminar en la naturaleza si le es posible. Ex péngase a
situaciones y actividades —como escuchar musica armoniosa y cuidar el jardin— que estimulen estos
sentimientos. La meditacion, la oracion y la terapia regular pueden ayudar a pro mover estos estados y a
convertirlos en algo mas constante en la vida.

Tal vez le sea dificil aceptar las experiencias extrafias positivas que se introducen en su vida y no sepa como
manejar esta nueva fuente de fortaleza. Muchos de nosotros estarnos tan acostumbrados a luchar que no
sabemos qué hacer cuando empezamos a sentirnos mejor. Hemos pasado tanto tiempo sintiéndonos mal,
luchando con nuestros temores y fantasias, que parece no haber mas que eso. Sentir de pronto una corriente
constante de emociones positivas puede ser un shock. Muchas personas reaccionan aferrandose a los
problemas y dolores que les quedan porque les resultan conocidos. Quizas hasta busquemos actividades como
la militancia politica o las relaciones conflictivas para continuar con la lucha y la in felicidad. Suele ser dificil
romper con estos patrones de toda una vida. Proseguir con la exploracién interior lo ayudara a disipar dudas y
a encontrar las raices de éstas. La terapia experiencial lo ayudara a descubrir las antiguas programaciones
restrictivas (“No merezco sentirme bien”; “Vivir es sufrir y vivo para sufrir’; “Si me siento demasiado feliz es que
no estoy trabajando lo suficiente”) y eliminarlas. Descubrird que al limpiar estos viejos sentimientos la nueva
fuente de fortaleza se volvera mas y mas potente. Aprendera que realmente merece ser feliz, estar en paz y
realizarse, y que ésta es una meta natural para todo ser humano. Con el tiempo, a- prendera a aceptar y dar la
bienvenida a este nuevo centro de si mismo y a utilizarlo en la vida de todos los dias.

Tal vez se encuentre a si mismo esperando que su nuevo estado desparezca sin mas. Quiza durante meses o
afios se ha acostumbrado a fuertes altibajos. Ha tenido vistazos de expansion y serenidad, pero nunca duraron
mucho y se vieron sobrepasados por sus problemas. En repetidas ocasiones, justo cuando estaba convencido
de que habia logrado ser feliz, algo ocurria y su mundo parecia destruirse otra vez. Se acostumbroé tanto a este
patron que asumio que la poca confiabilidad de la montana rusa era lo que todos debemos soportar. Después
de su emergencia espiritual, tal vez comenzé a notar que los cambios positivos en su vida no desaparecian.
Paso el tiempo y usted se dio cuenta de que anduvo en puntas de pie, esperando un cambio abrupto que no se
realiz6. Para la mayoria de la gente, una vez que suficientes barreras han sido quitadas cutre ellos y su
potencial positivo, esa poderosa fuente vital no disminuye. Es como si el dique se hubiera roto y el océano
contenido detrds de él se vertiera sobre uno. Esto no implica que su existencia sera siempre estable y feliz:
seguira enfrentando toda suerte de desafios como parte de la vida, pero gracias a su nueva claridad y paz
interior, su visién del significado de esos momentos habra cambiado y sus reacciones seran menos bruscas y
mas equilibra das. Como nos contaba una persona: “Antes los problemas eran obstaculos cuando iba a los
tropezones por la vida; ahora son vallas en mi camino espiritual”. Ya no se esta a merced de las emociones.
Como consecuencia, los altibajos de las emociones no son tan extremos. Alguien en esta etapa dijo: “Sé que
no soy un iluminado, pero ahora hay mucha mas luz en mi vida’. Como con otros aspectos del regreso al
hogar, dése tiempo para observar y disfrutar sus nuevos dones. Eventualmente aprendera a aceptar- los como
parte de su ser renovado, y descubrira maneras de utilizarlos en el mundo.

Tal vez sienta que, aunque hay mas trabajo que hacer, necesita concentrarse en actividades nutritivas por un
tiempo. Muchas personas que se embarcan en un viaje de autoexploracion llegan a percibir que nuestras
dimensiones interiores no tienen limites. La continuaciéon de nuestro viaje espiritual nos llevara a aspectos mas
profundos y mas amplios de nosotros mismos y del misterio que nos rodea. Quizas el estado de liberacion final
descrito en los textos misticos esta ahi esperandolo, pero usted se da cuenta de que queda mucho por hacer
antes de realizarlo. Después de su emergencia espiritual, tal vez le quede la sensacién de una region interior
inmensa que espera ser explorada. Hay residuos corno la ira, el miedo y el resentimiento que aun deben
curarse. Quizas necesite resolver situaciones poco sanas con sus padres, su pareja o amistades. Sabe que
debe ti-a bajar mas para tener una mayor claridad, pero ha trabajado tanto durante tanto tiempo que esta
cansado. A menos que sus emociones 0 experiencias perturben su vida cotidiana, un mayor trabajo terapéutico
tal vez no sea lo mejor en este momento. Sabiendo que hay mas para hacer en un futuro, puede libremente
permitirse un periodo de descanso y de recuperacion antes de sumergirse en el siguiente gran esfuerzo. Acaba
de atravesar una importantisima experiencia de transformacion que probablemente sea una de las fases mas
re levantes de su vida. Necesita darse tiempo para empaparse de las lecciones que le brindaron sus
experiencias, para reflexionar y recargarse. Descubra qué lo nutre y reserve una parte del dia para poder
realizar estas actividades. Tal vez se sienta alimentado por un buen bafio o por la natacioén, porque se deleita
con las cualidades curativas del agua. Un periodo de tranquila meditacion o una larga corrida bien temprano
por la mafiana pueden surtir el mismo efecto. Quizas quiera cuidar especial mente su vestimenta; encuentre
algunos articulos de ropa que lo hagan sentirse bien por dentro y por fuera. Sea lo que sea, tébmese el tiempo
que necesite para continuar con su proceso curativo. Seguramente sabra en qué momento esta listo para
proseguir con un trabajo mas activo en si mismo. En la transiciéon hacia una participaciéon plena en la vida
cotidiana, encontrara util continuar con algunas de las sugerencias que hemos brindado. Cree un estilo de vida

94



que tenga en cuenta la simplicidad, momentos de reflexién y actividades que lo nutran. Continde con su
practica espiritual y/o algun tipo de terapia transpersonal. Incluya en su vida a gente que comparta la misma
vision del mundo y los mismos valores. Cuando sea apropiado, utilice su experiencia para ayudar a otros. El
servicio no tiene por qué consistir en otra cosa que escuchar verdadera- mente a sus hijos cuando necesitan a
alguien con quien hablar, o ayudar a su pareja a realizar algo que para él o ella es importante. Tal vez implique
estar a disposicion de otros que estan atravesando una crisis, u ofrecerse voluntariamente para trabajar en una
organizacion orientada hacia el ser vicio, como la Red de Emergencias Espirituales. Quizas le atraiga dar
charlas sobre las lecciones que ha aprendido o escribir un articulo educativo sobre el tema. Cualquiera sea la
forma, el servicio es tan benéfico para quien lo brinda corno para quien lo recibe. Es una forma maravillosa de
contrarrestar la posible tendencia a permanecer en los problemas y frustraciones diarias. Al concentrarse en
otra persona por un rato, es muy probable que nuestras propias preocupaciones se desvanezcan. Recuerde
aquel dicho: “No se tiene algo hasta que se lo da”. Dé de su nueva sabiduria y los beneficios de su curacion, y
le estara dando un sentido grande a su vida.

LAS RECOMPENSAS DEL NUEVO SER

En Lalleshwari Spirirual Poems by a great Siddha Yogini, encontramos lo siguiente:

Cuando se quemen tus impurezas a través del sufrimiento, te volvera mas brillante que un espejo bajo el sol,
mas puro que la mas perfecta de las perlas.

En una emergencia espiritual, se retiran muchas de las pantallas que oscurecen lo que uno es en realidad, y se
puede comenzar a percibir una esencia personal positiva. Estas barreras eran las experiencias emocionales,
psicolégicas y fisicas que estaban almacenadas en nuestro interior. Con la disolucion o limpieza de estos
bloqueos, aparecen y se fortalecen nuevas dimensiones del propio ser. A través de un desarrollo y una
alimentacion posterior, el nucleo central del espiritu se hace gradualmente mas potente, mas accesible e
importante en la vida del individuo. Gran cantidad de personas que atraviesan esta etapa temporariamente
piensan que han “llegado”. Sin embargo, muy pronto suelen descubrir que estan en movimiento una vez mas, y
se dan cuenta de que la autoexploracién y la transformacion son procesos que no se acaban. Una vez que se
sienten renacer, se dan cuenta de que hay muchas otras oportunidades para morir y renacer. Ven que, cuanto
mas lejos vayan, mas hay para hacer; cuanto mas saben, mas hay para aprender, pero, en vez de
desanimarse por esta idea, suelen entusiasmarse por las danzas de la vida, sus misterios y sus deshazlos, y el
rol que cumplen como participantes. A través de sus luchas, han ganado una nueva facilidad, fuerza y maestria
que los acompafara en sus futuras aventuras de vida. Las circunstancias de vida de cada persona son
distintas, y cada camino espiritual es Unico. Mientras algunas personas disfrutan de las resoluciones
draméticas y del subito acceso a algunas de esas recompensas, muchas otras sélo las prueban brevemente.
Ahora saben que estas promesas existen y contindan desarrollandose lentamente en una continua
autoexploracion. Muchos de nosotros descubrimos estos elementos como una meta por la que continuamos
luchando en la practica espiritual. En un momento dado, se vuelven constantes y accesibles. A pesar de que
estemos en contacto con ellas en ciertos periodos mas que en otros, las sensaciones y actitudes armonicas
suelen volver. Sin olvidar esto, analicemos las posibilidades que aguardan del otro lado de la transformacion
personal.

Muchas personas descubren elementos nuevos y positivos en su mundo de todos los dias. Desarrollan la
sensacion de que se puede confiar en el pro ceso de la vida en vez de luchar o resistirse contra él.
Probablemente se sientan mas tranquilos, mas relajados y satisfechos con lo que tienen, y a- precien la vida en
general. Después de haber enfrentado muchas zonas dificiles en su interior durante estas crisis, individuos asi
suelen emerger con una apreciacion mas profunda de la vida. Si han visto a la muerte de cerca, la vida se
vuelve mas valiosa por contraste, y son capaces de reconocer y saborear facetas que antes se habian perdido.
Luego de una crisis de transformacion, muchas personas se centran mas en el momento presente. Quizas
antes hayan pasado mucho tiempo viviendo en el pasado o preocupados por el futuro; o hayan sido impulsivos,
competitivos o exitistas; o se hayan tomado demasiado en serio, siempre demostrando lo que valian o
adelantaban. Al alcanzar el éxito, lo mas probable es que se sintieran insatisfechos, con la sensacién de que
siempre habia algo mas que hacer. Ahora es probable que sientan menos el impulso de probarle algo al
mundo, ya que sus necesidades internas estan mas satisfechas. Gracias a haber sido liberados para disfrutar
del momento presente y lo que éste tiene para ofrecer, su exitismo obsesivo disminuira. Limpios de las
energias frenéticas y las molestas emociones, muchos se sentiran mas felices con lo que sea que esté a su
alcance, y les atraeran los aspectos simples y poco complicados de sus vidas. Es factible que surja un nuevo
interés en cultivar la serenidad y las metas de vida apacibles. Una persona que en el pasado se sentia
fascinada por la excitacion y el dramatismo descubrird cémo se siente la verdadera paz de la mente, y tendra
mucho interés en nutrirla e incrementarla. Alguien asi suele ser mas capaz de disfrutar de la soledad, asi como
también de lograr una mayor apreciacion de otros seres humanos. El tiempo en soledad sera cualitativamente
diferente al doloroso aislamiento que antes se sentia. Personas asi pueden ahora disfrutar de momentos
tranquilos de reflexion, meditacion y creatividad. Es probable que este tiempo de soledad se convierta en una
necesidad y en un elemento importante, un tiempo en el que se puede reconectar consigo mismo y sus
atributos positivos. Al sentirse mas tolerante y mas cémoda consigo misma y con los de- mas, una persona
también disfruta mas del contacto con los demas, y le preocupan menos cuestiones tales como la aprobacion o
el éxito. Suele funcionar con alegria y una auto imagen positiva, y le resulta mas facil aceptar a los demas y

95



relacionarse con sus cualidades positivas. Es probable que estas personas también sientan que su percepcion
ha sido limpiada y que gozan de una apreciacién sensorial mayor del mundo que los rodea. Tal vez descubran
que son capaces de percibir mas clara mente su medio ambiente, como si sus sentidos fueran mas agudos y a-
preciaran mas los detalles. El mundo parece mas vivo y lleno de riquezas. La musica de pronto adquiere otras
dimensiones, y la comida resulta mas sabrosa. Una persona que antes visitaba el desierto y veia tan sélo la
muerte y la desolacién, ahora percibira activamente las multiples formas de vida, el exquisito espectro de
sonidos, la cualidad eterna de las rocas y la vastedad del espacio. Algunas personas descubren que son
capaces de pensar con una mayor claridad y que de golpe tienen acceso a inagotables recursos de creatividad
en su interior. Encontraran formas nuevas y llenas de imaginar, de conceptualizar y transmitir ideas, o sentiran
una nueva fuente de inspiracion artistica dentro suyo. Es posible que se sientan atraidos por actividades como
la escritura, la pintura, la danza y el canto, o que encuentren nuevas expresiones creativas dentro de sus
trabajos. Los valores personales pueden cambiar y nuevos valores convertirse en ingredientes esenciales de la
vida. Estos valores adquiridos se hacen imprescindibles a medida que la persona evoluciona, y existir sin ellos
iria en contra de sus creencias y enfoque actuales. Por ejemplo, muchas personas descubren una inédita
aceptacion de si y una tolerancia hacia los demas, y aprecian la diferencia. Luego de haber calado hondo en la
experiencia de la soledad extrema y la separacion durante su emergencia espiritual, suelen llegar a
sensaciones de unidad y conexion con todo y todos los que los rodean, algo antes desconocido. Quizas antes
sentian que el mundo giraba en torno de ellos, y vivian preocupados por sus problemas y procesos personales.
Con la resolucion de su crisis, esta tendencia a concentrarse en uno mismo suele suavizarse y, naturalmente,
redirige su enfoque para incluir a otros. Tal vez se sienta que se es especial 0 que se esta lleno de gracia, y al
mismo tiempo uno se dé cuenta de que los de- mas son igualmente Unicos y benditos. Algunas personas
descubren la necesidad de ser honestas, asi como también la sensacion de amor y compasién hacia ellas, los
demas y el mundo. Ahora que han atravesado su crisis, suelen sentir un gran respeto y carifio hacia el “viejo
ser” que durante afios transportd una pesada carga de problemas, asi como por el “nuevo ser” que luché con
valentia para llegar a existir. A través de las vicisitudes, muchas personas sienten una mayor conexion con el
sufrimiento de los demas. Ademas, tal vez hayan tenido una experiencia mistica de unidad con la vida entera y
se den cuenta de que no pueden lastimar a otros sin lastimarse a si mismos. Sienten un compromiso mas
profundo de hacer mas facil la vida de los demas, y descubren que al hacerlo hacen mas facil la suya propia.
Es posible que les interese utilizar su nueva fuerza y percepcién para ayudar a los demas.

Para mucha gente, la espiritualidad se convierte en una parte deseable y necesaria de la vida. Se dan cuenta
de que lo espiritual les estaba haciendo falta. Como parte del proceso de emergencia, tal vez hayan vivido
experiencias que les han hecho percibir areas de la existencia antes ocultas. Otros hallan esta dimensién
expandida solo luego de haber enfrentado ciertos aspectos dificiles de ellos mismos. Cualquiera sea la ruta, la
mayor parte de las personas quiere seguir en contacto con las dimensiones nutrientes e inspiradoras que han
descubierto. Es tos impulsos espirituales nuevos y potentes se expresan de diferentes maneras: Muchos
descubren una profunda conexion con una fuente interior, un ser superior o Dios, y suelen ver al mundo como
una expresion de lo Divino. Antes de su despertar, probablemente tenian sus propias ideas sobre Dios, que
podian provenir de sus familias o religiones, de sus analisis intelectuales de la filosofia y la literatura, o de sus
propias especulaciones sobre la forma en que funciona el universo. Quizas el concepto de Dios tenia que ver
con algo inalcanzable, externalizado o imposible de ser conocido. Lo Divino los trascendia y era superior a
ellos. Las personas experimentan por primera vez una conexion directa y personal con esta fuente durante la
emergencia espiritual. Suelen vivir experiencias de primera mano que las transportan mas alla de lo que
pensaban o afirmaban, y se conectan con un potencial mas grande que aquel que brindan los medios
comunes. Esta fuente provee de respuestas e inspiracion, guia y fuerza, proteccién y ayuda. Cuando la crisis
se resuelve por si sola, la conexién ocurre mas o menos continuamente, y se suele sentir que, sin saberlo, un
Poder Superior nos ha guiado a través de los desafios y conflictos de la crisis. Dios se torna inmediato y
accesible en nuestro interior, y se vuelve una parte importante y necesaria de la existencia diaria. Hasta quizas
se comience a considerar a todo el proceso de la vida como una representacion cosmica milagrosa orquestada
cuidadosamente por una fuerza divina creadora. También se puede sentir que todo en el mundo que nos rodea
es una muestra exquisita de la mano de obra divina. Una de nuestras historias preferidas ilustra la importancia
de una genuina experiencia de lo Divino. Un periodista de la revista Time entrevistd al psiquiatra suizo C. G.
Jung hacia el final de su vida. En un momento, el periodista le pregunté si creia en Dios, y él contesto: “No
podria afirmar que creo. jSé! He tenido la experiencia de ser tornado por algo que es mas fuerte que yo mismo,
algo a lo que la gente llama Dios”. A raiz del descubrimiento de la sabia fuerza que los guia, muchos individuos
desarrollan una confianza en el proceso de la vida a medida que ésta se da. Experimentan cada vez mas una
profunda fe en que su existencia se desarrolla corno debe, quizas como parte de un plan mas vasto. Suelen
dejar de luchar contra los momentos dificiles de la vida al descubrir que la resistencia a su dinamica siempre
trae aparejado el dolor, y descubren que las cosas funcionan mejor si abandonan su necesidad de controlar la
situacion, permitiendo que su sabiduria mas profunda los guie. Una vez que se ha experimentado la dimension
espiritual que crece en la vida, se suele comprender que sin ella la vida es futil y se ve empobrecida. Una
persona que antes se manejaba adecuadamente pero era in feliz, no percibia las aparentemente interminables
regiones que, desde entonces, han enriquecido su existencia. Ahora descubre que la espiritualidad es un
elemento necesario que mejora su vida y le produce un bien estar. Tales personas suelen interesarse en
desarrollar activamente su naturaleza espiritual. Su bienestar ha mejorado de tantas maneras desde el

96



descubrimiento de su ser superior que quieren cultivar esa dimension de su vida. Sienten el impulso de cultivar
una practica espiritual a diario que sirva para mejorar su contacto con su naturaleza mas profunda,
incorporandola a las actividades cotidianas. Estas personas comprenden que pueden entrar en contacto con
esta fuente durante caminatas en medio de la naturaleza, o a través de la oracion, la meditacion u otra practica
devocional, y que pueden confiar en su sabiduria y benevolencia. En sus mejores momentos, sienten que todo
lo que hacen durante el dia es una forma de meditacion, una ofrenda a Dios o a un Poder Superior. Al llegar al
final de este volumen, miremos hacia atras en el camino. Hemos examinado el potencial de la apertura
espiritual, pero nos con centramos en los momentos en los que este desarrollo muy natural se convierte en una
crisis. Para algunos de nosotros, la crisis es muy dramatica y perturbadora; es una emergencia. Para otros no
ocurre asi. ¢ Valen la pena los problemas y desafios, el dramatismo y la perturbacién, las alturas y los abismos?
Creemos que si, y también lo creen muchos otros que han probado los beneficios de esta aventura. Y qué es
lo que una transformacion como ésta significa para nuestra vida? El conocido relato del alumno zen y su
maestro captura la respuesta de una manera hermosa. El discipulo le pregunté al maestro: “; Que hizo para
obtener la iluminacion?”. El maestro respondié: “Corté lefia y cargué agua”. “; Que hizo después de obtener la
iluminacién?”, inquirié su discipulo, a lo que el maestro le contesté: “Corté lefia y cargué agua”. En una
emergencia espiritual mucho, si no todo, cambia. El camino suele ser duro y dificil de recorrer, pero
eventualmente conduce a la paz y la libertad interior. Al regresar al hogar, tal vez siga cortando lefa y
acarreando agua, pero de una forma totalmente distinta y, a pesar de que sepa muy bien que esta todavia lejos
la iluminacién, su experiencia le brindara cada vez mas luz a lo largo del camino.

EPILOGO
EL SURGIMIENTO DE LA ESPIRITUALIDAD Y LA ACTUAL CRISIS MUNDIAL

Los unicos demonios del mundo son aquellos que corretean en nuestros corazones. Alli es donde se debe dar
batalla.
MAHATMA GANDHI

Si hay rectitud en el corazén, habra belleza en el caracter. Si hay belleza en el caracter, habra armonia en el
hogar. Si hay armonia en el hogar, habra orden en la nacién. Si hay orden en la nacion, habra paz en el
mundo.
CONFUCIO, The Great Learning

El siglo XX ha sido una época de triunfos sin precedentes para la especie humana. La ciencia moderna ha
descubierto la energia nuclear, desarrollado sofisticadas naves espaciales que transportan astronautas a la
luna y van mas alla del sistema solar, roto el codigo del ADN y comenzado con la ingenieria genética. Una red
electrénica que combina la radio, el teléfono, la television, los satélites y las computadoras esta transformando
rapidamente el fragmentado mosaico de las comunidades humanas en una aldea planetaria. Sin embargo, el
lado oscuro de la historia del siglo XX es igualmente impresionante. Sumas inimaginables de dinero se han
gastado en la locura de la carrera armamentista, y una mindscula fraccion del arsenal disponible de armas
nucleares podria destruir toda la vida en la tierra. Diez millones de personas han sido torturadas y asesinadas
con bestialidad en el Holocausto, en 1as purgas de los campos de trabajo de la Rusia stalinista y en las
prisiones de los regimenes totalitarios del mundo. Muchos millones mas han muerto en las dos grandes
guerras y en los demas innumera bies enfrentamientos violentos. La humanidad vive en el miedo constante a
una guerra atomica que significaria la exterminacion total de la vida en este planeta. Varios otros escenarios
apocalipticos ya se desarrollan sin pausa: la contaminacién industrial del suelo, el agua y el aire; la amenaza
de accidentes nucleares; la destruccién de la capa de Ozono; el efecto invernadero; la posible pérdida del
oxigeno del planeta a causa de la irresponsable deforestacion y envenenamiento del plancton marino, y los
peligros de los aditivos toxicos en nuestros alimentos. Mientras los paises desarrollados tecnolégicamente de a
poco se dan cuenta de que el crecimiento ilimitado es un sueno, cientos de miles de personas viven en la
miseria, mueren de hambre o de enfermedades para las que existe una cura. Junto con la progresiva
acumulaciéon de la riqueza, las naciones industrializadas muestran un rapido incremento de desdérdenes
emocionales, suicidios y criminalidad. No es una exageracion referirse a esta situacion como una crisis
mundial; este desarrollo peligroso no sélo amenaza al hombre —si es que en estas circunstancias merece ser
llamado asi—, sino a todas las demas especies también. Es cuestion de vida o muerte identificar
correctamente las causas de esta peligrosa situacion y encontrar remedios eficaces. Si consideramos los
recursos disponibles y el avance de la ciencia, el hambre, la pobreza y las muertes provocadas por
enfermedades en el mundo son innecesarias Ademas de la absurdidad psicologica de las guerras, las
estadisticas demuestran que ninguna nacién moderna se hizo mas rica como consecuencia de una guerra; lo
que siempre se da es la destruccion sin sentido de valores econémicos, asi como de vidas humanas. No existe
una necesidad real de saquear recursos no renovables y contaminar recursos vitales. La humanidad tiene los
medios y la capacitacién tecnolégica para alimentar a la poblacion de todo el planeta y garantizar un estandar
de vida razonable para todos, y para combatir la mayoria de | enfermedades reorientar a la industria hacia

97



fuentes renovables de energia y prevenir la contaminacién. Las negociaciones diplomaticas las medidas
administrativas y legales, las intervenciones econdémicas y sociales y demas esfuerzos de este tipo han surtido
poco efecto y cada vez resulta mas clara la razon por la que fallan. Hoy en dia, mucha gente se da cuenta de
que los problemas que enfrentan en realidad no son de origen politico, militar, tecnolégico o econdémico. Estos
acercamientos son una extension de las mismas actitudes estrategias que han originado la crisis mundial en un
principio. A pesar de que los problemas del mundo son de distinto tipo, no son mas que sintomas de una
condiciéon fundamental: el estado emocional, moral y espiritual de la humanidad moderna. Segun analisis
recientes, son el resultado total del actual nivel de conciencia de cada uno de los seres humanos. Por lo tanto,
la Unica solucion efectiva y duradera para estos problemas seria una radical transformacién interna de la
humanidad a gran escala, y su consiguiente elevacion a un nivel de conciencia y madurez mas alto. La tarea de
crear una escala totalmente distinta de valores y tendencias para la humanidad podria parecer demasiado
idealista y utépica como para brindar una esperanza. ;Qué habria que hacer para transformar a la humanidad
contemporanea en una especie de individuos capaces de con- vivir pacificamente con los demas hombres y
mujeres sin que importen su color, su idioma o sus convicciones politicas? Y qué para que esto se diera con
otras especies? §,Como podria la humanidad empaparse de los profundos valores éticos, la sensibilidad hacia
las necesidades de los otros y la conciencia de las urgencias ecolégicas? Tal tarea parece demasiado
fantastica, aun para una novela de ciencia ficcion. Por fortuna, la naturaleza parece haber provisto los medios
necesarios y ya haber conducido experiencias piloto a este respecto. El estudio del surgimiento de la
espiritualidad y la emergencia espiritual, asi como las nuevas investigaciones de la conciencia y los nuevos
tipos de psicoterapia proporcionan las pistas y la informacién necesarias. En este libro hemos descrito los
cambios que se dan en las personas que han tenido pro fundas experiencias misticas y se han sobrepuesto
con éxito a una crisis espiritual. También hemos sugerido que cambios del mismo tipo se observan en el curso
de una practica espiritual sistematica y una profunda exploraciéon de si. Analicemos ahora estas
transformaciones y su posible importancia para la crisis planetaria. Entre las fuerzas psicologicas que
caracterizan la actual condicion de la humanidad y contribuyen a la crisis mundial se cuentan la utilizacién de la
violencia con demasiada rapidez, la ambicion y el materialismo insaciables, y una insatisfaccién habitual que
tiende a producir una avidez sin limites y la busqueda de metas irracionales. Ademas, muchas personas sufren
una grave falta de conciencia de que todos estamos intimamente interconectados con la naturaleza; carecen
de la sensibilidad ecolégica esencial para que sigamos sobreviviendo. En recientes analisis, todas estas
caracteristicas parecen ser sintomaticas de la grave alienacién de la vida interior y la pérdida de valores
espirituales. Quienes obtienen el acceso a las regiones profundas del inconsciente en diversas psicoterapias
experienciales, asi como quienes lo viven espontdneamente durante una crisis de transformacién, reciben la
oportunidad de descubrir las raices de los aspectos mas destructivos y autodestructivos de la naturaleza
humana, y pueden sobreponerse a ellos al hacerlos totalmente conscientes. También suelen ser conscientes
de las dimensiones transpersonales de su ser y de su nucleo espiritual o si mismo. Las personas que se
conectan por medio de sus vivencias a la region transpersonal de la psique tienden a desarrollar un nuevo
aprecio por la existencia y una reverencia por la vida en todas sus formas. El surgimiento espontaneo de
profundas preocupaciones misticas es uno de los efectos posteriores mas llamativos. Mejorar la aceptacion de
si conduce a una mayor tolerancia hacia los demas. Las diferencias entre la gente se vuelven interesantes, y
una ventaja en vez de algo amenazador, ya sean diferencias de sexo, raza, color, idioma, convicciones
politicas o creencias religiosas. Luego de las profundas experiencias misticas, los intereses de la humanidad
entera, toda la vida y el planeta tienden a tener prioridad por sobre los egoistas intereses de individuos,
familias, partidos politicos, clases, paises y credos. Lo que nos conecta y tenemos en comun se vuelve mas
importante que las formas en las que diferimos. Al aumentar la capacidad de disfrutar del momento presente, la
insatisfactoria busqueda de proyectos y metas grandilocuentes como forma de conseguir la satisfaccién se
vuelve cada vez menos fuerte. Como resultado, la vida es menos una lucha y mas una aventura o un juego
fascinante. A raiz de la transformacion positiva que produce, la emergencia de lo espiritual tal vez juegue un
papel importante en el mundo si ocurre en una cantidad suficientemente grande de gente. Muchos
investigadores en el campo de la psicologia transpersonal creen que un mayor interés en la espiritualidad y una
mayor incidencia de experiencias misticas espontaneas representarian una tendencia evolutiva hacia un nuevo
nivel de la con ciencia humana. Algunos van aun mas lejos y consideran seriamente la posibilidad de que este
acelerado desarrollo espiritual refleje un esfuerzo por parte de las fuerzas de la evolucién para revertir el actual
curso autodestructivo que ha tomado la raza humana. Esta posibilidad arroja una nueva luz sobre la necesidad
de crear re des de apoyo para quienes atraviesan crisis a causa de su despertar espiritual. El hecho de que
estas nuevas estrategias respetan el potencial transformador de la emergencia espiritual resulta benéfico para
los que viven la crisis, sus amigos y familias, y seria mas que suficiente para justificar es te trabajo. Sin
embargo, la posibilidad de que tales esfuerzos puedan realizar una contribuciéon importante para aliviar la crisis
mundial le agrega una estimulante dimension y una fuerte motivacion. En conclusion, esperamos que este libro
ayude a aumentar el interés en la dimension espiritual de la existencia, y a hacer mas faciles las vidas de
quienes se encuentran con dificultades en su viaje hacia el préximo estadio de su evolucion personal.

98



APENDICE |
LA RED DE EMERGENCIAS ESPIRITUALES

Christina fundé la Red de Emergencias Espirituales en la primavera de 1980. A través de los afios, ha crecido
hasta ser una organizacion internacional que brinda un servicio de referencia, educacion e informaciéon a
quienes atraviesan procesos de transformacion, asi como a sus familiares, amigos y profesionales que los
rodean. Esta organizacion se basa en la vision amplia de la experiencia humana que ofrece la psicologia
transpersonal, y esta dedicada a la ayuda de personas que viven un proceso frecuentemente malinterpretado y
mal tratado en nuestra cultura. En 1978, luego de experimentar personalmente la emergencia espiritual,
comenzamos a comentar en talleres y seminarios las lecciones que habiamos aprendido. Con ciertas dudas,
Christina describia su propia experiencia, y Stan delineaba las ideas tedricas que habia desarrollado durante
sus afios de trabajo con los estados alterados de conciencia. Una y otra vez, el publico respondia con sus
propias historias e interrogantes. Comenzamos a darnos cuenta de que un considerable numero de gente
habia vivido experiencias de transformacién pero nunca habia hablado de ellas con nadie por miedo a que los
consideraran locos. Muchos otros decian que habian cometido el error de contarles a las personas
equivocadas, y habian sido internados, medicados y diagnosticados psiquiatricamente, aun cuando en su
interior ellos mismos sentian que no se trataba de un proceso patolégico. Profesionales de la salud mental,
médicos y sacerdotes nos hablaron una y mil veces de su insatisfaccion a raiz de las limitaciones profesionales
y del trabajo solitario que se da cuando uno se aleja de enfoques tradicionales. Estaban interesados en ubicar
a colegas que pensaran de una forma similar, para obtener un apoyo mutuo e intercambiar informacién. Pronto
empezamos a ser conocidos por nuestras ideas y esperanzas de proveer tratamientos alternativos y
comprensivos para muchos estados alterados que automaticamente eran diagnosticados como psicoéticos. En
esta época nos llovian cartas y llamadas de personas que buscaban u ofrecian su ayuda. En un momento en el
que nos sentiamos bastante desbordados por la enorme respuesta, Christina tuvo al meditar la imagen del
planeta abrazado por una red interconectada. En cada interseccion brillaba un punto de luz. Esa hermosa
experiencia le hizo sentir que teniamos que comenzar a conectar sistematicamente a todas estas personas;
quienes pedian ayuda necesitaban contactar a quienes la ofrecian, y viceversa. Aquellos que ya trabajaban con
enfoques compatibles con esta nueva forma de comprender a la emergencia espiritual deberian conectarse con
quienes compartian su visiéon de las cosas. Pero scémo hacerlo? La Red Emergencias Espirituales fue la
respuesta. Hablarnos con nuestro amigo Dick Price en el Instituto Esalen, en Big Sur, California. A causa de su
propia incursion infeliz en el mando de los hospitales psiquiatricos, él estaba ansioso por iniciar una alternativa
viable y tangible. Nos ofrecié un lugar en Esalen para el primer coordinador de nuestra Red) asi corno una
pequefa beca. Sin el entusiasmo de su apoyo la Red jamas hubiera nacido. Su nombre original, la Red de
Emergencias Espirituales, fue elegido muy conscientemente a causa del juego de palabras del término
emergencia. Mas tarde fue llamada la Red para la Emergencia de lo Espiritual como una forma de concentrarse
en los aspectos positivos del fendmeno. Rita Cohen fue nuestra primera coordinadora; una maravillosa mujer
que habia criado seis hijos y vivi6 durante seis afios con un marido esquizofrénico. Aporté al trabajo su
experiencia de vida, combinada con su capacidad profesional como consejera del desarrollo de organizaciones
y consejera familiar. Juntos comenzamos el Centro para la Emergencia Espiritual en una casa que alquilamos
casi al lado de Esalen. Alli, con la ayuda de dos o tres estudiantes que tenian un interés especial en las
emergencias espirituales comenzamos un programa de entrenamiento para potenciales facilitadores y
desarrollamos un sistema de referencia e informacion a nivel internacional. Creamos un archivo con nombres
direcciones y alguna otra informacion importante sobre personas que ofrecian su colaboracién, y comenzamos
a poner a quienes necesitaban ayuda en contacto con posibles asistentes que vivieran cerca. Se seleccionaron
coordinadores internacionales regionales para organizar la Red en sus areas y mantenerse en contacto con los
facilitadores de nuestros archivos.

También comenzarnos a compilar y escribir articulos, hojas informativas y otros materiales educativos. Nuestra
pequefa biblioteca Crecié, a menudo gracias a donaciones de autores simpatizantes. Se armaban imprimian y
distribuian boletines informativos con regularidad. Viajarnos muchisimo, y hablamos de nuestras ideas y
suefios en muchos talleres, seminarios y conferencias y en alguno que otro show de radio o television.
Brindamos programas de cinco dias o un mes de duracién sobre la emergencia espiritual) y analizamos la
posibilidad de fundar un refugio para personas que estuvieran en medio de una crisis. Gradualmente las ideas
y servicios de la Red se ampliaron. En septiembre de 1984, la Red se mudé a su sede actual. El proyecto se
habia vuelto demasiado grande como para manejarlo con nuestra vieja computadora, nuestro pequefio equipo
de voluntarios y un magro presupuesto. Rita habia decidido irse y nuestra agenda de viaje nos forzaba a pasar
cada vez mas tiempo afuera. Lamentablemente Dick Price, nuestro campedn y fuente de apoyo en Esalen
habia muerto. Cuando el Instituto de Psicologia Transpersonal nos ofrecié una nueva sede, aceptamos felices.
Susanna Davila, su administradora se convirtié6 en nuestra abogada; Charles Lonsdale primero y luego Megan
Notan, Nicola Kester y Jeneane Prevatt fueron los coordinadores de la Red. Desde esa época, solo
participamos en la Red como consejeros y contribuyentes a su material escrito. Miembros del equipo han
expandido y desarrollado muchas de las actividades que comenzaron en Esalen, y se han agregado nuevos
servicios. Se contintia con el listado de referencias y la linea telefénica, que abarca a mas de once mil

99



terapeutas de distintas vertientes: psicologos, asistentes sociales, psicoterapeutas psiquiatras, gente que ha
vivido su propia emergencia espiritual, médicos y sacerdotes, para nombrar a algunos. La Red ha ampliado su
programa educativo, para incluir talleres regulares y conferencias sobre temas relacionados con la emergencia
espiritual, y se ha hecho cargo también de la distribucidon de articulos relevantes, biografias y cintas. El equipo
ha organizado una serie de conferencias por invitacion para quienes estan relacionados con esta area, y ha
concertado esfuerzos para llegar a profesionales promoviendo grupos de discusién, seminarios de
entrenamiento, conferencias y proyectos de investigacion. Se ha agregado la publicacién de un periddico a la
distribucién regular del boletin. Toda esta actividad se realiza en una pequena oficina del Instituto, con un
equipo que gana salarios modestos y un impresionante nimero de voluntarios y apenas mantenida por un
presupuesto que proviene de donaciones casuales y cuotas de socios. Estos dedicados trabajadores manejan
gran cantidad de llamados y ayudan con las multiples tareas que implican mantener una red internacional.
Como el campo de la emergencia espiritual es tan nuevo, ha sido dificil obtener becas formales, que suelen
requerir pruebas de confiabilidad a través de proyectos de investigacion. En la actualidad, los miembros del
equipo almacenan datos clinicos y material de casos de personas que se contactan por medio de referencias, y
esperan promover centros internacionales que funcionarian como el que esta en Menlo Park. A pesar de que la
informacion almacenada es cada vez mas valiosa, no han podido estimular la investigacion activa a causa de
restricciones financieras. Esperamos que los planes para el futuro corrijan este problema. La Red también
espera ampliar su equipo para conducir entrenamientos dirigidos a profesionales, para profesionales y legos
que quieran participar en los centros que ofrezcan una atencién las veinticuatro horas. Como una manera de
estar mas disponibles al publico, inclusive tiene planeado preparar equipos que trabajen con quienes
atraviesan una emergencia espiritual y sus familiares en su propio hogar. Esto también brindar4d muchas
posibilidades para la investigacion. Los miembros del equipo de la Red también funcionan como consejeros
psicologicos para comunidades que estén interesadas en aprender a sobrellevar una emergencia espiritual.
Ademas, planean concentrarse en utilizar el arte corno un medio para integrar las experiencias de
transformacioén a la vida cotidiana, y desarrollar un programa para el cada vez mayor niumero de jévenes que,
sin mayor apoyo, atraviesan ritos espirituales de pasaje. En sus primeros afios de vida, la Red para la
Emergencia de lo Espiritual ha logrado muchas cosas: ha dado un gran paso al formalizar el concepto de
emergencia espiritual en el area de la salud mental, y ha promovido la idea de que es posible sobrevivir a una
poderosa transformacion que, si bien puede estar llena de dramatismo, no es patologica. A través de la
educacion, ha ayudado a profesionales y a no profesionales a distinguir entre quienes estan atravesando una
emergencia espiritual y quienes realmente necesitan un tratamiento médico, y ha creado una red de asistencia
que sigue en expansién. Hay mucho mas por hacer, y todos los que participan en la Red creen, asi como
nosotros, que esto es soélo el comienzo.

APENDICE II
UN CENTRO DE ATENCION QUE FUNCIONE LAS VEINTICUATRO HORAS

A través de los afios, al viajar y hablar sobre las crisis de transformacion, la pregunta mas usual en las
conferencias era: ¢Existe algun lugar que permita atravesar la experiencia sin intervenciones psiquiatricas
tradicionales, bajo la supervision de una persona que comprenda el proceso? A pesar de que ciertas
instalaciones se comenzaron en el pasado con esa intencion, como la casa “Diabasis”, de John Perry, en San
Francisco, finalmente cerraron por problemas financieros. Estas dificultades reflejan la poca comprension de la
importancia del viaje de transformacién que demuestra nuestra cultura. Aunque los cuidados en “Diabasis”
costaban una fraccidon de lo que cuesta una internacion psiquiatrica tradicional, ninguna compafiia de seguros
de salud pagaba por la atencién alli prestada, porque tratamientos de este tipo no son reconocidos ni
aceptadas como legitimos. Desde ese tiempo hasta ahora, mucho ha cambiado. La crisis mundial, el costo en
aumento de los tratamientos psiquiatricos, el resurgimiento de un interés en la espiritualidad y la proliferacion
simultanea de las crisis de transformaciéon nos han llevado a un punto en el que tales santuarios podrian ser
viables. Con el aumento de la demanda de comprensién y cuidados para quienes viven emergencias
espirituales, es factible que con el tiempo surjan centros de tratamiento. Creemos que los centros para la
emergencia espiritual podrian organizarse de una manera que resultara aceptable para el establishment
médico y las compafias de seguridad médica, como alternativas efectivas al tratamiento psiquiatrico
tradicional. Se desarrollarian con la misma facilidad con que lo hicieron los centros maternales y los hospicios,
en res puesta a la presion publica por un tratamiento mas humano y natural del nacimiento y la muerte. El
nacimiento, la muerte y la transformacién espiritual son aspectos tan innatos y prominentes en nuestra vida que
parece esencial crear un medio de apoyo especial para cada uno de estos momentos. Aqui sigue nuestra
vision de lo que seria un refugio que funcionara las veinticuatro horas del dia. Ya que este campo es
relativamente nuevo, hay aspectos de un modelo de este tipo que deben ser probados, agrega- dos y
cambiados. Nuestra descripcidon es bastante general. Deberian desarrollarse detalles de funcionamiento de
acuerdo con situaciones mas especificas.

La filosofia. El concepto de un sitio donde residir en una emergencia espiritual se basa en la comprension de
que se debe confiar en el proceso de transformacién y apoyarlo, en vez de controlarlo y suprimirlo. No se
identifica a los individuos corno pacientes, y los miembros del equipo no son descritos como expertos. En

100



cambio, cada persona es considerada un participante en una determinada etapa en un viaje evolutivo. Algunos
poseen mas conocimientos y habilidades que otros, pero esto puede alterar- se con el tiempo. Los miembros
del equipo se comprometen a crear un contexto en el que el proceso pueda desarrollarse con naturalidad.

La ambientacion. Lo ideal seria que el refugio estuviera ubicado en un ambiente natural, ya que las personas
en una emergencia espiritual suelen estar muy sensibles y sintonizadas con el mundo a su alrededor. De ser
imposible, los participantes y el equipo necesitan tener acceso a pasto, arboles, playas, montafas, luz solar,
jardines u otras formas de la naturaleza. El sitio deberia estar lo suficientemente lejos de edificios vecinos para
que las expresiones emocionales, que son tan frecuentes en una crisis, no perturben a otros. El edificio o
edificios deberian ser comodos, como un hogar; con areas comunitarias alfombradas para actividades y
reuniones grupales, habitaciones y una cocina. Una o dos habitaciones podrian utilizarse para quienes
necesitan un lugar seguro durante las etapas criticas de su proceso. Seria bueno que hubiera bafaderas o
bafios calientes para quienes el agua es reconfortante y curativa. Todo el medio ambiente deberia ser
estéticamente agradable y poco institucional. El edificio se pintaria con el mismo criterio con el que se pinta una
casa, y siempre habria plantas y flores frescas en las mesas. La comida, nutritiva y sana, se cocinaria y serviria
con una cuidadosa atencion en lo que respecta a su calidad y aspecto. Siempre habria fuentes con fruta
disponibles. En el exterior, un jardin de flores y una huerta bien mantenidos, donde los participantes pudieran
pasar su tiempo cavando y plantando como una forma de equilibrar la complejidad de su experiencia interna.
Lo ideal seria que hubiera una pileta de natacion en donde expresar y descargar activamente las energias
perturbadoras en la medida en que surgen en el proceso. Practicar el aerobismo en una plaza cercana, asi
como otros tipos de ejercicio fuerte, también lograrian un efecto similar.

El equipo. Constituido por profesionales de la salud mental, paraprofesionales y legos. Todos los miembros del
equipo compartirian la filosofia de estimular la expresiéon en vez de suprimirla. La composicién del equipo de
trabajo dependeria de lo que cada situacion requiera. Sin embargo, seria importante tener preparados
facilitadores que estén dispuestos a apoyar a quienes atraviesan una crisis. Un requisito para todos lo que
trabajen en un lugar asi —cocineros, administradores, consejeros psicoldgicos, personal de mantenimiento,
médicos y facilitadores seria que hayan tenido una preparacion vivencial ademas de teérica. Esta preparacion
tal vez provenga de una crisis espiritual personal, de un método experiencia como la Respiracién Holotrépica, o
de diversas practicas espirituales que se relacionen con estados similares a los que se encuentran en una
crisis de transformacién. Sus propias experiencias, junto con una buena base tedrica, les posibilitarian
reconocer y comprender muy bien el proceso que vean en otros. Por esto, serian capaces de interactuar con
participantes de una manera relaja da, intuitiva, brindandoles su apoyo. Seria ideal que todos cultivaran algun
tipo de practica espiritual a diario. Un equipo médico experimentado y dispuesto a brindar su apoyo se- ria otro
ingrediente esencial, ya que las emergencias espirituales suelen implicar sintomas fisicos que deben ser
examinados por expertos. Problemas como la deshidratacion y la falta de alimentacién requieren la supervision
de un médico comprensivo. Se recetarian tranquilizantes suaves raramente, no como un tratamiento supresivo
sino para ayudar a la gente a descansar en periodos de intensa actividad. Los roles exactos del personal
dependerian de la estructura del centro. A causa de la factible intensidad de una emergencia espiritual, seria
bueno y ayudaria a los miembros del equipo limitar su exposicion a los participantes a lapsos razonables de
tiempo. Para evitar el desgaste, seria aconsejable no trabajar con un equipo permanente que resida en las
instalaciones; en vez, podrian turnarse en guardias. Quienes se entrenen para trabajar con emergencias
espirituales podrian incorporarse como asistentes temporarios. Asistencia y preparacion adicional podrian ser
brindadas por personas que trabajan en el campo de las dependencias quimicas.

Servicios. El programa general estaria basado en la flexibilidad, el interés y la disposicién a la aventura. A
pesar de que existiian muchos ser vicios disponibles, ningun participante recibiria un tratamiento
preestablecido. Ya que el proceso de transformacién posee su propia sabiduria, dinamica y tiempos, es
imposible predecir su trayectoria. No obstante, una comprension general de su naturaleza y sus posibilidades
proveeria un amplio marco de referencia, dentro del cual se puede ejercer la creatividad. En ciertas etapas de
su proceso, los participantes atraviesan periodos muy intensos en los que necesitan trabajar con alguien para
enfrentar experiencias dificiles. El apoyo adecuado puede ir desde una terapia experiencial profunda hasta el
simple contacto fisico y la oportunidad de hablar largamente con alguien que comprenda. A veces necesitaran
estar solos y tranquilos, o expresarse creativamente, realizar actividades cotidianas o un fuerte ejercicio fisico.
Cuando comiencen a dirigir su atencion al mundo otra vez, sentiran curiosidad por lo que les ocurrid, pediran
explicaciones y reafirmacion. Y cuando llegue el momento de regresar a sus hogares, necesitaran ayuda para
volver a entrar en el mundo comun e interactuar con la gente en su vida cotidiana. Muchas de estas etapas han
sido analizadas en este libro; ideas como las que aqui se ofrecen podrian expandirse en la formacién de un
programa de tratamiento. Ademas de la disponibilidad las veinticuatro horas del dia por parte de facilitadores
bien preparados, en un centro para la emergencia espiritual podrian brindarse servicios como la consulta
regular, la interaccién con un miembro del equipo, el “juego de arena” Kalff (ver apéndice Ill), sesiones de
terapia experiencial, trabajo con acupuntura, pintura y ceramica. También podrian brindarse frecuentes
ejercicios fisicos y jardineria. Los participantes y los miembros del equipo tendrian acceso a gran cantidad de
libros de arte, mitologia, religién y simbolismo, y a una gran coleccién de fotografias y cuadros que puedan
arrojar luz sobre el contenido de sus experiencias. También estaria disponible una buena seleccion de videos
sobre temas afines. Ademas de los cuidados basicos que se proveerian al participante durante su estadia, los
miembros del equipo también le ofrecerian su ayuda cuando regrese al mando, por medio de hogares

101



intermedios, para quienes necesiten un ambiente mas protegido durante mas tiempo. Estos contarian con
personas preparadas para apoyar, ayudar y estimular a los participantes cuando retomen sus relaciones,
empleos y las exigencias sociales del mundo. En estos sitios, habria residentes que convivirian con quienes
atraviesan el mismo proceso, personas capaces de brindar el apoyo de las experiencias ajenas. Hogares
intermedios que funcionan con éxito en el area de la dependencia quimica pueden ofrecer algunas ideas. El
centro para la emergencia de lo espiritual también ofreceria un programa de cuidados posteriores para sus
pacientes por medio de grupos de apoyo, terapias individuales, terapias experienciales o practicas espirituales.
También podrian entrar en contacto con ex residentes, que asistirian a este refugio como voluntarios para
realizar trabajos de apoyo, como jardineria o ayuda en la cocina. De esta manera, tendrian la oportunidad de
encontrarse y hablar con otros que han recorrido un camino similar y han integrado exitosamente muchas de
sus experiencias a sus vidas. Este tipo de contacto les brindaria una gran esperanza a aquellos que todavia se
sintieran débiles o inseguros. El equipo de trabajo también ofreceria programas regulares para t miliares y
amistades de personas en una emergencia espiritual. Tanto mientras el participante resida alli como después,
miembros de la familia y amigos recibirian informacién y consejo relacionados con la dinamica del proceso de
transformacion que se ha introducido en su vida de una forma intempestiva. De esta forma, serian mas
capaces de apoyar y comprender a su ser querido cuando éste regrese al mundo cotidiano, asi como de
cuidarse a si mismos. Este suefio dista mucho de estar completo. Quizas una vision completa venga sélo con
la planificacién concreta y la iniciacion de un centro para la emergencia espiritual, que luego sirva de ejemplo
para la formacion de otros. Esperamos que antes de que pase mucho tiempo, toda una red de centros de este
tipo, casas intermedias y grupos de apoyo ofrezcan la tan necesaria comprensiéon que tanta gente esta
pidiendo.

APENDICE III
LA EMERGENCIA ESPIRITUAL
Y LOS PROFESIONALES DE LA SALUD MENTAL

Al escribir En busca del ser, tratamos de que nuestro mensaje resultara comprensible para una gran cantidad
de publico. En este punto deseariamos brindar cierta informacion que tal vez resulte de interés para
psiquiatras, psicélogos y servicios relacionados con la salud mental en general. Hemos elegido los temas de
manera que cubran las inquietudes que los profesionales manifestaban con mayor frecuencia en nuestras
conferencias y talleres.

LA EMERGENCIA ESPIRITUAL Y LA CIENCIA CONTEMPORANEA

Muchos profesionales, aun aquellos que simpatizan con la psicologia transpersonal y el concepto de la
emergencia espiritual, encuentran muy dificil reconciliar estas ideas con su preparacion cientifica tradicional.
Un sistema de pensamiento que deliberadamente descarta todo lo que no puede pesarse o medirse no deja
ningun resquicio para reconocer la creatividad de la inteligencia césmica, las realidades espirituales, o
entidades como las experiencias transpersonales o el inconsciente colectivo. En los circulos cientificos se suele
considerar a la perspectiva transpersonal como algo no sélo desprovisto de un fundamento cientifico, sino,
ademas, fundamentalmente irreconciliable con un pensamiento riguroso. Resulta un - portante por lo tanto
analizar con mayor detenimiento los recientes des cubrimientos revolucionarios de la ciencia occidental, y
demostrar que los conceptos que sugerimos no son “acientificos” o “irracionales”. Mientras que si son
claramente incompatibles con el pensamiento tradicional newtoniano-cartesiano, en realidad tienen una
resonancia basica con los adelantos revolucionarios en diversas disciplinas de la ciencia moderna a los que se
ha dado en llamar el nuevo paradigma. Analicemos primero el paradigma tradicional de la ciencia occidental,
basado en la fisica newtoniana y sus presupuestos sobre la naturaleza de la realidad y los seres humanos.

LA COSMOVISION DE LA CIENCIA NEWTONIANA-CARTESIANA

La fisica tradicional anterior a Einstein se basaba en la firme convicciéon de que el universo era de naturaleza
material y se componia de bloques de construccion fundamentales o atomos que eran sélidos e indestructibles.
Los atomos se movian de acuerdo con ciertas leyes fijas en un espacio tridimensional y en el tiempo, el que, se
consideraba, fluia de forma pareja desde el pasado, a través del presente, y hacia el futuro. La ciencia
newtoniana veia a la existencia del universo como la historia de la materia en evolucién, y al cosmos como una
gigantesca supermaquina que era completamente determinista en sus operaciones. Si pudiéramos identificar y
medir todos los factores que actian en el mundo en el momento presente, en principio seriamos capaces de
reconstruir con exactitud cualquier situacion del pasado, asi como también, de predecir todo sobre el futuro.
Esto no podria realizarse en la practica debido a la complejidad del mundo, lo que nos impide identificar y medir
todos los factores participantes. La fisica newtoniana tuvo un enorme éxito como fuerza intelectual tras las
revoluciones cientifica e industrial. Se convirtié en el modelo para los empefios cientificos en otras areas, y su
descripciéon del mundo mate rial se volvié la base forzosa para analizar todo fenédmeno natural, incluyendo la
conciencia y los seres humanos. En la vision del inundo creada por la ciencia newtoniana, la vida, la conciencia
y la inteligencia creativa son consideradas productos secundarios de la materia. Los seres humanos son

102



descritos como objetos materiales con pro piedades newtonianas y, mas especificamente, como animales
altamente desarrollados y maquinas bioldgicas pensantes. Las fronteras del organismo humano son absolutas
y coinciden con la superficie de la piel. En el pensamiento tradicional, la conciencia y la psique humanas son
productos de procesos neurofisioldgicos del cerebro vy, al igual que éste, estan con tenidas dentro del craneo.
La actividad mental se basa en la informacion reunida por los érganos de los sentidos y almacenada en el
sistema nervioso central. Toda adquisicion de informacién y comunicacién puede darse solamente en los
sistemas materiales, como el cerebro o la estructura psicoquimica de los genes, y requiere del intercambio de
energias mensurables y conocidas en la actualidad. La comunicacién extrasensorial y el acceso a informacion
nueva sin la mediacién de los sentidos son considerados imposibles. Lo que es mas, la descripcion anterior de
la naturaleza de la realidad y de los seres humanos no ha sido vista en el pasado como lo que es: un modelo
util para organizar las observaciones y el conocimiento disponibles en un momento dado de la historia de la
ciencia, sino como una descripcion definitiva y exacta de la realidad en si misma. Desde un punto de vista
l6gico, esto seria considerado como una grave confusiéon entre el “mapa” y el “territorio”. La aproximacion
contemporanea a la salud y la enfermedad mental es el resultado directo de la aplicacién generalizada del
pensamiento newtoniano a los problemas psiquiatricos. De acuerdo con este punto de vista, el sistema
nervioso central simplemente refleja esa objetiva existencia del mundo. Toda definicion de psicosis enfatiza la
incapacidad del individuo para discriminar entre las experiencias subjetivas y el mundo de la realidad
consensuada, al que se lo suele llamar realidad objetiva. Un cerebro humano que funcionara normalmente
deberia reflejar al universo exacta y correctamente. Y ya que la ciencia tradicional considera que, de hecho, el
mundo posee propiedades newtonianas, la sanidad requiere que el individuo lo perciba y lo piense en esos
términos. Un aleja- miento serio de la experiencia de la “realidad objetiva” sugiere algun tipo de proceso
patoldégico que ha perturbado el funcionamiento correcto del cerebro. A una persona asi se la considera un
“enfermo mental”. Como los conceptos de realidad objetiva y testeo de la exactitud de la realidad son los
factores claves para determinar si un individuo estda sano mentalmente, la comprension cientifica de la
naturaleza de la realidad es absolutamente critica a este respecto. Por lo tanto, cualquier cambio fundamental
en la cosmovision cientifica tendra consecuencias de largo al- canee para la definicion de la psicosis. De
hecho, en el transcurso de este siglo la comprension cientifica de la realidad ha sufrido cambios dramaticos,
pero los psicoélogos y psiquiatras tradicionales alin no han aceptado las inevitables consecuencias que esto
acarrea para sus disciplinas.

EL PARADIGMA EMERGENTE EN LA CIENCIA OCCIDENTAL.

Adelantos revolucionarios en una variedad de disciplinas han delineado una vision del mundo radicalmente
distinta de la imagen newtoniana del universo. Algunos de los cambios mas radicales se han dado en la fisica,
piedra fundamental de la ciencia mecanicista. Con el advenimiento de la teoria de Einstein sobre la relatividad y
la fisica cuantica, los conceptos tradicionales de materia, tiempo y espacio han sido trascendidos. El universo
fisico ha llegado a ser considerado corno una red unificada de acontecimientos paradodjicos determinados
estadisticamente, en los que la conciencia y la inteligencia creativa juegan un papel importantisimo.

Reconocer que el universo no es un sistema mecanico sino un juego infinitamente complejo de fendmenos
vibratorios de diferente tipo y frecuencia preparé el terreno para una comprension de la realidad basada en
principios totalmente nuevos. Esta aproximacion se ha dado a conocer como holografica, porque varios de sus
rasgos notorios pueden demostrarse con la utilizacion de hologramas 6pticos como herramienta conceptual.
Dos cientificos que se hicieron famosos por su contribucion a esta nueva forma de ver la realidad son el fisico
David Bohm y el investigador cerebral Karl Pribram. Un andlisis exhaustivo de la comprension holografica del
universo y del cerebro va mas alla de los alcances del presente volumen, éste fue el tema del libro Beyond the
Brain, y otras publicaciones, por lo que debemos remitir a los lectores interesados a estas fuentes. Un aspecto
del pensamiento holografico que es especialmente relevante para nuestro analisis es la posibilidad de una
relacion totalmente nueva entre las partes y el todo. La informacién en los sistemas holograficos es distribuida
de manera de tal manera que esta contenida y disponible en cada una de sus partes. Esta propiedad puede ser
demostrada al cortar un holograma o6ptico en muchos pedazos. Cada uno de sus fragmentos es capaz de
reproducir la imagen entera. El concepto de “informacion distribuida” abre toda una serie de perspectivas
nuevas en la comprension de como las experiencias transpersonales pueden mediar el acceso directo a
informacion sobre distintos aspectos del universo que yacen fuera de las fronteras del individuo, definidas
convencionalmente. Si el individuo y el cerebro no son entidades aisladas sino partes integrales de un universo
con propiedades holograficas y si somos de alguna manera microcosmos de un sistema mucho mas grande,
entonces es concebible que pueden tener acceso directo e inmediato a informacion externa. Entre otros de los
mayores criticos del pensamiento convencional se encuentra Gregory Bateson, quien desafié el pensamiento
tradicional al demostrar que todas las fronteras en el mundo son ilusorias y que mente y naturaleza son
inseparables. Otro cuestionamiento fundamental es el trabajo del biélogo britdnico Rupert Sheldrake. El sefiald
que la ciencia tradicional, en su busqueda unilateral de la “causa energética”, ha descuidado totalmente el
problema del origen de la forma en la naturaleza. Su idea de la resonancia moérfica sugiere que las formas en la
naturaleza y los distintos tipos de aprendizaje estan gobernados por campos que no pueden ser detectados ni
medidos por la ciencia contemporanea. Los modernos descubrimientos en psicologia y psiquiatria no han sido
menos sorprendentes y radicales que los de las ciencias naturales. Los descubrimientos de Jung sobre el
inconsciente colectivo, lo arquetipos, y la sincronicidad también minan la posicidon de la ciencia mecanista y

103



estiran las fronteras del sentido comun. Muestran a la psique como un principio universal que informa sobre
toda la existencia y es inseparable del mundo material de la realidad consensuada. Asimismo, las experiencias
transpersonales descubiertas por la investigacion moderna de la conciencia tienen cualidades que cuestionan
las mismas bases de las creencias tradicionales sobre la relacion entre la conciencia y la materia. Los nuevos
descubrimientos sugieren que la conciencia no es producto del cerebro humano, el cerebro es un mediador,
pero no se origina alli. La investigacion reciente ha puesto sobre el tapete evidencias asombrosas de que la
conciencia podria ser compafiera de la materia, o que hasta podria estar supraordenada a ésta. Esta surgiendo
cada vez mas como un atributo primario de la existencia que esta inextricablemente entretejido, a todos los
niveles, en el material del universo.

UNA NUEVA IMAGEN DEL SER HUMANO

Los descubrimientos de las ultimas décadas sugieren con fuerza que la psique no se limita a la biografia
posnatal y al inconsciente individual freudiano, y confirman que la verdad perenne que se encuentra en muchas
tradiciones misticas: que los seres humanos tal vez sean conmensurables con todo lo que existe. Las
experiencias transpersonales y su extraordinario potencial confirman este hecho. La nueva imagen del ser
humano es de naturaleza paraddjica y entrafia dos aspectos complementarios. En las situaciones cotidianas
que se relacionan con estados comunes de conciencia, seria apropiado considerar a las personas como
maquinas bioldgicas, pero, en estados alterados de conciencia, también pueden mostrar propiedades de
campos infinitos de conciencia, trascendiendo el tiempo, el espacio y la causalidad lineal. Esta es la imagen
que las tradiciones misticas han descrito durante milenios. Recientemente se ha recibido un apoyo inexplicable
de la tanatologia, la parapsicologia, la antropologia, las psicoterapias experienciales y la investigacion
psicodélica, asi como también del trabajo con las emergencias espirituales. Todas las experiencias que vivimos
en nuestro estado ordinario de conciencia confirman sistematicamente la idea de que somos objetos
newtonianos viviendo en un mundo con propiedades newtonianas. La materia es sélida, el espacio
tridimensional, el tiempo lineal, y todo esta conectado por cadenas de causa y efecto. Podemos llamar a esta
forma de experimentarnos a nosotros y al mundo el estado de conciencia “Hylotrépico” (literalmente orientado
hacia la materia, del griego hyle = materia y trepein = ir hacia). En el estado hylotrépico de conciencia podemos
experimentar plenamente con todos nuestros sentidos nada mas que el momento y lugar presentes. Esta
situaciéon contrasta mucho con la forma en que nos experimentamos a nosotros mismos y al mundo en ciertos
estados alterados de conciencia que se dan durante la meditacion profunda, la hipnosis, la psicologia
experiencial, las sesiones psicodélicas y, en algunas ocasiones, en forma espontanea. Aqui nos referiremos a
ella como estado de conciencia holotrépico (literalmente que se mueve en completad, del griego holo = todo y
trepein = ir hacia). En este estado de conciencia, somos capaces de experimentar una amplia gama de
fendmenos; algunos son una revivencia muy vivida de acontecimientos de! pasado; otros, secuencias de
muerte y renacimiento. Nos brindan una fuerte evidencia vivencial de que el mundo de la materia no es sdlido,
de que sus fronteras son arbitrarias, y de que nosotros mismos no somos cuerpos materiales sino campos
ilimitados de conciencia. También indican la posibilidad de que el tiempo y el espacio newtonianos puedan ser
trascendidos, y sugieren la existencia de realidades y seres de naturaleza inmaterial. En la psiquiatria
tradicional, todas las experiencias holotrépicas han sido siempre interpretadas como fenémenos patolégicos, a
pesar de que el supuesto proceso de la enfermedad jamas fue identificado; esto refleja el hecho de que el viejo
paradigma no contaba con una explicacién adecuada para estas experiencias, y tampoco era capaz de dar
cuenta de ellas de otra manera. No obstante, un estudio cuidadoso de las experiencias holotropicas demuestra
que no son productos patolégicos del cerebro, sino que revelan las extraordinarias capacidades de la psique
humana e importantes aspectos de la realidad normalmente ocultos a nuestra percepcion. Una descripcion del
ser humano que implique una paradoja parecera al principio extrafa e inaceptable para la ciencia, que exige
respuestas claras y légicas. Pero es importante darse cuenta de que hay un precedente significativo: en los
afos ‘30, los cientificos descubrieron una paradoja en la fisica subatdmica, a la que llamaron paradoja de la
ola-particula, y esta dada por el hecho de que la luz y la materia subatomica pueden manifestarse en ciertas
situaciones como particulas y en otras como olas. Esto se expresa formalmente en el principio complementario
de Neils Bohr, que sostiene que ambos aspectos, a pesar de parecer irreconciliables, son dos aspectos
complementarios del mismo fenémeno. Nos encontramos ahora ante una paradoja similar en las ciencias y el
estudio de los seres humanos.

LA DIAGNOSIS DE LA EMERGENCIA ESPIRITUAL

Dos preguntas importantes que suelen aparecer son como diagnosticar la emergencia espiritual y como
diferenciarla de la enfermedad mental. Para preguntarlas seriamente, un profesional de la salud mental debe
aceptar que la espiritualidad es una dimensién legitima de la existencia, y que su despertar y desarrollo
constituyen algo deseable. El criterio para distinguir entre la emergencia de lo espiritual y la emergencia
espiritual aparece resumido en la tabla 1. Como no existen fronteras claras entre las dos condiciones, estos
criterios deben considerarse meramente como lineas generales utiles. El primer criterio importante es la
intensidad y la profundidad del proceso, su fluidez y el grado en el que el individuo implicado es capaz de
funcionar en su vida cotidiana. Igualmente importante es la actitud hacia lo que ocurre: si el proceso es
considerado algo estimulante y valioso o atemorizante y desbordante. Finalmente, es de enorme importancia la
habilidad para manejar la relacion con el resto de la sociedad. El grado de discriminaciéon en cuanto a la gente

104



con quien se elige hablar sobre las experiencias y el lenguaje utilizado pueden resultar un factor decisivo para
determinar si una persona debe ser internada. Cuando ya se ha decidido que la persona ha trascendido las
fronteras de la emergencia de lo espiritual y esta enfrentando una crisis, siguen las consideraciones de
diagnéstico. Hemos resumido en una tabla (ver tabla 2) los criterios principales a la hora de diferenciar una
emergencia espiritual de enfermedades estrictamente médicas y de las denominadas enfermedades mentales.
La primera tarea de diagndstico consiste en excluir cualquier enfermedad detestable, con las técnicas clinicas y
de laboratorio existentes, que pudiera ser responsable de las manifestaciones emocionales, de la percepcién y
demas; enfermedades como encefalitis, meningitis u otras enfermedad es infecciosas ; arteriosclerosis cerebral
, tumores temporales, uremias y otras enfermedades que, se sabe, producen alteraciones en la conciencia. Los
sintomas psicolégicos de estas psicosis organicas son claramente distinguibles de aquellos de las psicosis
funcionales, por medio de examenes psiquiatricos y tests psicoldgicos. El criterio para realizar tu- les
distinciones se encuentra en la primera mitad de la tabla 2. Cuando los examenes y tests necesarios hayan
excluido la posibilidad de que se trate de un problema de naturaleza organica, la proxima tarea es descubrir si
el paciente cabe en la categoria de la emergencia espiritual; en otras palabras, diferenciar este estado de las
psicosis funcionales. No hay forma de establecer un criterio de diferenciacién completamente claro entre la
emergencia espiritual y la psicosis o la enfermedad mental, ya que estos mismos términos en si mismos no
tienen validez cientifica objetiva. Uno no deberia confundir categorias de este tipo con enfermedades definidas
con una gran precision como la diabetes mellitus o la anemia perniciosa. Las psicosis funcionales no son
enfermedades en el estricto sentido médico, y no pueden ser identificadas con el grado de exactitud que se
requiere en medicina al establecer un diagndstico diferencial. La tarea de decidir si se esta ante una
emergencia espiritual en un caso particular significa, en términos practicos, que debemos determinar si un
paciente se beneficiara con las estrategias descritas en este libro o si debera ser tratado en forma tradicional.
El criterio para tal decision estd resumido en la segunda mitad de la tabla 2. El contenido de una tipica
emergencia espiritual es una combinacién de experiencias transpersonales biograficas. Muestra un grado
razonable de coherencia y, probablemente, gira en torno de uno de los temas descritos en el capitulo 4 o es
una combinacién de varios de ellos.

Entre los signos favorables se cuentan una historia de razonable adaptacion psicoldgica, sexual y social
anterior al episodio, la capacidad de considerar la posibilidad de que el proceso se origine en la propia psique,
la suficiente confianza como para cooperar y la disponibilidad a respetar las reglas basicas del tratamiento. Por
el contrario, un historial de serios problemas psicolégicos y una adaptacion marginal a nivel social y sexual en
general deberia tratarse con prudencia. De la misma manera, un con tenido confuso o mal organizado de las
experiencias, la presencia de los primeros sintomas Bleuler de esquizofrenia, una presencia fuerte de
elementos maniaticos, la proyeccion sistematica y la presencia de “voces” y fantasias persecutorias indican que
los acercamientos tradicionales serian preferibles. Tendencias fuertes a la destruccion y la autodestruccion y la
violacion de las reglas basicas del tratamiento seran otros indicadores negativos. En pacientes que entran en la
categoria de la emergencia espiritual, no tiene mayor sentido intentar aplicar etiquetas psiquiatricas
tradicionales. Sin embargo, ya que los profesionales con una preparacion tradicional estan acostumbrados a
pensar en éstos términos y también suelen tener que practicar en el contexto del sistema médico establecido,
menciona- remos brevemente la cuestiéon de las denominaciones. Las opciones que el Manual de Diagnostico y
Estadistica Norteamericano (DSM Ill) ofrece a los practicantes de la salud mental para describir a quienes
atraviesan una emergencia espiritual son claramente satisfactorias. Incluyen reacciones esquizofrénicas,
reacciones maniaco-depresivas y reacciones paranoicas. Un analisis cuidadoso de las manifestaciones de los
principales tipos de emergencia espiritual demuestra que no caben en ninguna de las categorias oficiales. Ya
que la psiquiatria tradicional no distingue entre las reacciones psicéticas y los estados misticos, no sélo las
crisis de apertura espiritual, sino ademas las experiencias transpersonales simples suelen recibir una
categorizacion patoldgica. Esta situaciéon ha sido criticada con justicia por terapeutas e investigado- res con una
orientacién transpersonal. El critico mas audaz y habil de las actuales practicas de diagndstico en lo que
respecta a los estados misticos y la emergencia espirituales es David Lukoff, un psiquiatra de la Universidad de
California, en Los Angeles. El ha enfatizado la necesidad de distinguir con claridad los estados misticos de las
reacciones psicoticas. Sostiene que la psiquiatria deberia agregar dos categorias en las que lo mistico y lo
psiquico se entremezclan: los estados misticos con rasgos psicoticos y los estados psicéticos con rasgos
misticos. En las actuales circunstancias el uso de diagndsticos oscurece la cuestion e interfiere con el potencial
curativo del proceso. Ademas de sus dafiinos efectos psicolégicos y estigmatizacion social, crea falsa
impresion de que el desorden en una enfermedad identificada con precisién, y sirve como justificacion para
recetar medicacion represiva como aproximacion cientificamente indicada.

105



Tabla 2 Diferencias entre la emergencia de lo espiritual y los desordenes psiquiatricos.

Caracteristicas del proceso que indican la
necesidad de un acercamiento meédico al
problema.

El examen clinico y los tests de laboratorio
detectan una enfermedad fisica que causa
cambios psicoldgicos.

El examen clinico y los tests de laboratorio
detectan un p1oceso de enfermedad cerebral
que causa cambios psicolégicos (reflejos
neurologicos, fluido cerebroespinal, rayos x,
etc.)

Tests psicolégicos especificos indican un
deterioro cerebral.

Deterioro del intelecto y la memoria,
conciencia confusa, problemas basicos de
orientacién,(nombre, tiempo lugar),
coordinacioén pobre.

Confusién, desorganizacién funcionamiento
intelectual defectuoso que interfieren con la
comunicacién y la cooperacion.

La historia personal delata serias dificultades
en las relaciones interpersonales desde la
nifiez, incapacidad de establecer amistades y
tener relaciones sexuales, adaptacion social
pobre, larga historia de problemas
psiquiatricos.

Contenido del proceso mal organizado y
definido, cambios emocionales y de conducta,
desorganizacion inespecifica de las funciones
psicoldgicas, falta de sentido, sin indicacion
de direccion del desarrollo, asociaciones
flojas, incoherencia.

Alejamiento autista, agresividad, o control y
comportamiento manipulador que interfiere
con buenas relaciones laborales y hace
imposible la coordinacién.

Incapacidad de ver al proceso como algo
interno, confusion entre las experiencias
interiores y el inundo exterior, excesiva
proyeccioén y echar culpas, “externalizar”
Desconfianza basica, percepcion del mundo y
la gente como) hostiles, delirios
persecutorios, alucinaciones acusticas de
enemigos (voces) de contenido desagradable.
Violacién de reglas basicas de terapia (“no
lastimarse ni a si mismo ni a nadie mas, no
dafiar la propiedad ajena”), impulsos
destructivos y autodestructivos (de suicidio o
automutilacion) y la tendencia a llevarlos a
cabo sin aviso previo.

Conductas que ponen en peligro la salud y
causan una grave preocupacion (negarse a
comer o0 a beber durante largos periodos de
tiempo, negligencia en normas higiénicas
basicas).

Caracteristicas del proceso que sugieren que
una estrategia para via emergencia espiritual
podria funcionar.

Resultado negativo de examenes clinicos y
tests de laboratorios en busca de un proceso
que afecte al cerebro

Resultado negativo de tests en busca de un
deterioro organico.

Resultado negativo de tests en busca de un
deterioro organico.
Capacidad de comunicarse y cooperar (por

momentos, el proceso interno puede
dificultarla).

Funcionamiento = adecuado  anterior al
episodio, demostrado por habilidades

interpersonales, cierto éxito en la escuela y la
vocaciéon, red de amigos, capacidad para
tener relaciones sexuales, sin una historia
psiquiatrica grave.

Secuencias de recuerdos biograficos, temas
de nacimiento y muerte, experiencias
transpersonales, posible comprensién de la
naturaleza curativa o espiritual del proceso,
cambio y desarrollo de temas, progresion
definible, incidencia de reales sincronias
(evidente para los demas).

Capacidad de relacionarse y cooperar aun en
episodios de experiencias dramaticas que se
dan espontaneamente o en el curso del
trabajo psicoterapéutico

Percepcion de la naturaleza interna del
proceso, capacidad satisfactoria para
distinguir entre lo interno y lo externo, el
proceso se acepta como propio, capacidad
para mantenerlo internalizado.

Suficiente confianza como para aceptar la
ayuda y cooperar, ausencia de voces y
delirios persecutorios.

Capacidad de respetar las reglas basicas de
la terapia, ausencia de ideas destructivas o
autodestructivas o tendencias de este tipo,
capacidad de hablar sobre ellas y aceptar
medidas de precaucion.

Buena cooperacién en lo relacionado con la
salud fisica, mantencién basica de normas de
higiene .

106




TECNICAS Y ESTRATEGIAS TERAPEUTICAS PARA EMERGENCIAS ESPIRITUALES

Los estados alterados de conciencia hacen posible que el material inconsciente con una fuerte carga emocional
emerja a la conciencia. Este pro ceso es la expresiéon de un potencial curativo espontaneo que deberia ser
apoyado. En tales circunstancias, los sintomas psicosomaticos y emocionales no son problemas a combatir,
sino signos de un esfuerzo curativo del organismo que debe ser apoyado, estimulado y completado. Como
terapeutas, debemos explicarles a nuestros pacientes esta filosofia basica y asegurarnos de que la
comprendan y acepten antes de ir mas lejos. El proximo paso sera brindar un medio ambiente seguro en donde
no tenga que preocuparse por perturbar a otros a causa de ruidos fuertes. Después, si el proceso es muy
activo, todo lo que tenemos que hacer, luego de dejar sentadas ciertas normas concernientes a
comportamientos destructivos o autodestructivos, es estimular para que el paciente deje desarrollar su proceso
y coopere con lo que ocurre. En los casos relacionados con el surgimiento o la apertura en vez de la
emergencia o en donde la crisis de transformacion ha llegado a un parate, suele ser necesario y correcto
utilizar acercamientos que posean un efecto activador en el inconsciente. Estos pueden ser diferentes
combinaciones de las terapias experienciales desarrolladas en el contexto de la psicologia transpersonal y
humanistica para la exteriorizacién emocional, junto con un trabajo corporal. Para este fin nosotros utilizamos la
Respiracion Holotrépica. Originariamente desarrollamos este método para la autoexploraciéon y terapia
experiencial, pero lo hemos encontrado muy util en situaciones relacionadas con la apertura espiritual y la
emergencia espiritual también. La Respiracion Holotropica sera analizada con cierto detenimiento, ya que es
muy importante para el problema del desarrollo espiritual. Este método puede facilitar experiencias de
transformacion muy poderosas asi como acelerar y profundizar la apertura espiritual en personas que ya estan
inmersas en este proceso. Ademas las estrategias terapéuticas basicas utilizadas en este trabajo son idénticas
a las que parecen funcionar mejor con personas en crisis psicoespirituales. Por lo tanto, el entrenamiento de
los facilitadores de la Respiracion Holotrépica que combina la propia experiencia de la respiracion con asistir a
otros, también es un eficaz entrenamiento para terapeutas que trabajen con personas en una emergencia
espiritual. Finalmente este método puede ser utilizado en personas que viven una crisis de transformacion,
como una manera efectiva de profundizar y acelerar el proceso o superar un parate en él. Quienes estén
interesados en informacion mas especifica deberan consultar The Adventure of Self Discovery por Stanislav
Grof. Utilizamos el término holotrépico de dos maneras diferentes: para la técnica terapéutica que hemos
desarrollado y para el estado de conciencia que ella produce. El uso de la palabra holotrépico en relaciéon con
la terapia sugiere que la meta es superar la fragmentacion interior, asi como también la sensacion de que el
individuo esta separado del medio ambiente. La relacion entre unidad y curacion se ve reflejada en el idioma
inglés ya que ambas palabras comparten la misma raiz. Al preparar a la gente para la Respiracion Holotrépica,
comenzamos con un analisis de 10s tipos de experiencia que pueden surgir en el proceso. Esto es importante,
ya que el occidental promedio es muy ingenuo con respecto a los estados alterados de conciencia, y esta lleno
de malas interpretaciones y prejuicios sobre experiencias que son potencialmente las mas curativas. Tratamos
de transmitir un mensaje claro fendmenos como las secuencias de muerte y renacimiento visiones
arquetipicas, experiencias de vidas pasadas y estados de unidad cdésmica son absoluta mente normales, y
vivirlos no implica una patologia en absoluto. Se suele enfatizar que estas experiencias se dan regularmente
durante esta forma de autoexp1oracion y que ya han sido experimentados por muchas otras personas. El
propdsito de esta parte de la preparacion consiste en darles a los participantes el permiso para aceptar y
confiar, cualesquiera sean los contenidos que emerjan de las profundidades de la psique. Este mensaje
también es extremadamente importante para quienes viven una crisis transpersonal y cuya psique ha sido
activada por factores desconocidos. La mayoria de las dificultades en estos estados se originan en la
resistencia al proceso y en la poca disponibilidad o la incapacidad de cooperar con su potencial curativo.
También se analizan las técnicas de la Respiracion Holotrépica, lo especifico del trabajo corporal y las normas
basicas del procedimiento. Si el trabajo se realiza en grupo —forma que preferimos --- la mitad del grupo
realiza la respiracion y la otra funciona como asistentes (o “nifieros”) que crean un ambiente seguro y proveen
su apoyo. En ese caso, también damos una serie de consignas a los que asisten. Luego los participantes se
agrupan en parejas y deciden quién comenzara primero. Obviamente quienes atraviesan formas extremas de
una crisis de transformacioén no pueden funcionar como asistentes hasta que su proceso se estabilice. Luego
de esta introduccién, comienza la sesién holotrépica. Las personas que han elegido realizar la respiracion se
acuestan en colchonetas. Son guiadas en un breve ejercicio de relajacién que concentra su atencién en el
cuerpo, la mente y la respiracion. . Cuando estan relajadas, sugerimos que aceleren el ritmo respiratorio y se
abran al fluir de la musica que se escuchara durante la sesién. Luego les decimos que es esencial suspender
los juicios analiticos y permitir que las imagenes, emociones y sensaciones corporales emerjan sin ser
censuradas ni reprimidas. La reaccidon a esta combinacién de respiracién acelerada, musica y un centro de
atencién interno varia de persona en persona. Después de un periodo de quince minutos a media hora, la
mayoria de los participantes muestra una respuesta activa. Algunos sienten una mezcla de emociones intensas
como la tristeza, la alegria, la ira, el miedo y la excitacion sexual. La forma especifica de la respuesta
dependera del material que esté emergiendo del inconsciente Otros sienten un aumento de la tensién corporal,
y tal vez lo expresen por medio de temblores, espasmos, movimientos de la pelvis o0 gestos bruscos de manos
y brazos. Las visiones o recuerdos que acompafian a estos sentimientos y sensaciones suelen ayudar a
identificar la fuente de donde provienen. En ocasiones, una persona internalizara totalmente la experiencia sin
mostrar casi nada por fuera. Esto no significa necesariamente que no esta respondiendo: hemos visto muchas

107



experiencias fuertes que han cambiado la vida de quienes las vivieron con una minima expresiéon externa de
emociones 0 movimientos corporales. En cada grupo siempre hay varias personas que responden relajandose
y sintiéndose permeados por la luz; pierden sus fronteras con el mundo exterior. Tal vez pasen directamente a
una experiencia mistica de unidad sin la tension o la lucha precedentes. Esta experiencia, poderosa pero
apacible, entra en conflicto directo con las descripciones de los efectos de la hiperventilacion que se
encuentran en los libros de medicina. De acuerdo con el enfoque tradicional, la hiperventilacion siempre
produce espasmos bruscos en manos y pies. Es- te denominado sindrome de la hiperventilacion es
considerado la tipica respuesta fisiolégica a la respiracion intensa, y se atribuye a cambios en el nivel de calcio
ionizado en la sangre. Nuestras observaciones sugieren una explicacion muy diferente. Al parecer, los estados
alterados de conciencia inducidos por la Respiracién Holotrépica estan relacionados con cambios bioquimicos
en el cerebro que posibilitan que los contenidos del inconsciente salgan a la superficie, se experimenten
conscientemente y, de ser necesario, se expresen fisicamente. En nuestro cuerpo y nuestra psique tenemos
guardados recuerdos de distintos acontecimientos traumaticos que no hemos digerido por completo ni
asimilado psicolégicamente. La Respiracion Holotrépica nos hace tener acceso a ellos para que podamos
experimentarlos plenamente y soltemos las emociones que se asocian con ellos. Las tensiones fisicas y los
dolores que se dan en algunas personas durante una respiracion acelerada son parte del material que emerge
y no una simple respuesta a la respiracion; tienden a desaparecer cuando los viejos traumas se limpian. La
Respiracion Holotropica, por lo tanto, representa un procedimiento muy eficaz para reducir el estrés y la
tension. La respuesta de diversas personas a la misma situacion varia, cubriendo un amplio espectro de
manifestaciones fisicas y, naturalmente, un espectro mas amplio aun en lo que respecta al contenido
psicolégico. Entre las posibilidades se cuentan cuestiones biograficas irresueltas, la secuencia perinatal de
muerte y renacimiento, o un tema transpersonal como el recuerdo de vidas pasa das, un motivo mitolégico o
sensaciones de unidad con el cosmos. En es te aspecto, las sesiones de Respiracién Holotropica se asemejan
a las emergencias espirituales, aunque por supuesto en este Ultimo caso la psique no es estimulada
intencionalmente sino por factores desconocidos. La activacion de la psique a causa de una respiracion
acelerada parece poner en movimiento procesos curativos espontaneos que son gobernados por una profunda
sabiduria del organismo. Ya sea que lo comprendamos o no en el momento, las experiencias que surgen son
una expresion de este potencial curativo. Por esta razén, el estado mental 6ptimo durante el proceso
holotrépico es un estado de receptividad, apertura y disposicién a vivir con total confianza todo lo que emerja
del inconsciente o supraconsciente. Esta entrega y permiso que se otorga es un rasgo mas caracteristico de
las disciplinas espirituales orientales que de las terapias occidentales, en donde el objetivo consiste en trabajar
en una cuestiéon especifica y cambiarla en una direccién deseable. En la terapia holotrépica (y durante un
episodio de emergencia espiritual) la estrategia mas util consiste en estar plenamente presente y experimentar
lo que sea que emerja a la conciencia y rendirse ante la experiencia. Cualesquiera sean la naturaleza y el
contenido especifico de la sesidon holotropica, el proceso parece seguir una trayectoria caracteristico. La
intensidad de las experiencias aumenta gradualmente hasta llegar a un punto culminante en el que la mayoria
de las personas que han manejado cuestiones muy dolorosas sienten una resolucion y hasta un
descubrimiento. Su experiencia se abre de la oscuridad a la luz, se descargan las tensiones, desaparecen los
dolores, y las emociones conflictivas son reemplazadas por sensaciones de paz y alegria. El resto de la sesion
transcurre en una meditacidn tranquila mientras se hace la transicion a la conciencia cotidiana. Al finalizar la
sesion, la gente suele sentirse relajada y en paz consigo misma. Solemos escuchar comentarios como: “Jamas
me habia sentido tan relajado en toda mi vida”, o: “Nunca me senti tan bien”. En algunos esta sensacion de
bienestar es mas profunda: experimentan serenidad y tranquilidad, tienen visiones de una luz suave y radiante
y se sienten muy conectados a otras personas, a la naturaleza y al universo. Tales experiencias de unidad
cosmica son extremadamente curativas y pueden ejercer efectos benéficos a largo plazo. Muchas personas en
las sesiones holotrépicas giran en torno de las cuestiones que emergen durante la respiracion y completan la
sesion sin la necesidad de una intervencion externa por parte de sus asistentes o nosotros. Sin embargo, a
veces la persona siente una incomodidad residual fisica o emocional, como la ira, con dolor y tensién en el
cuello la espalda; la tristeza, con una pesadez en el pecho; o un exceso de energia en los brazos y las manos.
Estos problemas indican que la persona aun no ha completado correctamente la experiencia. En estos casos,
utilizamos una técnica a la que denominamos “trabajo corporal concentrado”, cuyo propésito basico consiste en
hacer consciente el problema que subyace al sintoma. Esto puede lograrse con un esfuerzo combinado de la
persona involucrada y el facilitador. Mientras quien respira intencionalmente acentla su incomodidad la
reforzamos aun mas por medio de una intervencion externa como una presién o un masaje. En esta etapa, la
estrategia principal es permitir que el resto del cuerpo encuentre su propia forma de reaccionar plenamente a la
situacién. Este proceso descubrira automaticamente la forma de descarga mas eficaz. No obstante, ya que los
problemas subyacentes pueden relacionarse con cuestiones biograficas, aspectos del nacimiento biolégico o
cualquier elemento de los dominios transpersonales, las manifestaciones externas pueden cubrir una
amplisima gama. Solemos presenciar intensos temblores, movimientos corporales , muecas, gestos complejos
hasta patrones de comportamiento animal, como arrastrarse o utilizar garras. La persona emitira una variedad
de sonidos: gritos, llantos; hablara como un bebé o en una lengua extranjera; emitira sonidos animales o
entonara canticos chamanicos. Es importante confiar en el proceso, ya que tales manifestaciones extrafas
suelen producir resoluciones inesperadas de problemas emocionales o psicosomaticos. Es muy importante que
se continte el trabajo hasta que se llegue a una resolucidon satisfactoria. La técnica de la Respiracién

108



Holotrépica es muy simple en comparacién con las formas tradicionales de psicoterapia verbal, que enfatizan la
comprension del terapeuta del proceso la correcta y puntual interpretacion y el trabajo con la transferencia
(tratar de desenredar las distorsiones en la relacidn de la persona con el terapeuta causadas por el surgimiento
del material inconsciente). También tiene un énfasis mucho menos técnico que muchos de los nuevos métodos
experienciales, como la terapia Gestalt, el rolfing y la bioenergética. Simplemente utilizamos las fuerzas
terapéuticas espontaneas a las que se accede en los estados alterados de conciencia y su intrinseca sabiduria.
No es la profunda comprension intelectual del proceso terapéutico lo que marca la habilidad del terapeuta
holotrépico. Esta cuestion es altamente problematica de todas formas ya que los enfoques tedricos difieren
mucho de una escuela a otra. La fuerza del terapeuta holotrépico reside en su habilidad para estimular y
apoyar incondicionalmente un proceso vivencial dramatico en una persona aun si entrafia emociones extremas,
sintomas fisicos poco usuales y experiencias que no resultan faciles de comprender. El énfasis en la
Respiracion Holotrépica no esta puesto en las conclusiones o interpretaciones brillantes ni en las
acostumbradas intervenciones fisicas o manipulaciones. El trabajo corporal concentrado sigue la energia y
facilita su descarga cuando esto esta por suceder espontaneamente. La misma estrategia también es
sumamente util en las situaciones que surgen en una emergencia espiritual. Esta capacidad de estar ahi por
otra persona, de permanecer imperturbable no importa que forma adquiera el proceso, la confianza en la
sabiduria intrinseca de las fuerzas curativas del organismo y apoyar —sin juzgar y aun sin una comprension
intelectual --- lo que sea que ocurra son las claves para un trabajo holotrépico eficaz. Esto sélo puede provenir
de una extensa experiencia personal de estados alterados de conciencia y del repetido contacto con estos
estados en otras personas. Esta es la razén por la que la preparacion de los terapeutas holotrépicos y
facilitadores para emergencias espirituales siempre combina el trabajo individual con otras personas el trabajo
grupal supervisado y la autoexploracion sistematica en sesiones holotropicas propias. El término terapeuta es
utilizado en el trabajo holotrépico con su significado griego original :“Una persona que asiste al proceso de
curacién”. El estado alterado de conciencia tiene la notable capacidad de seleccionar y hacer conscientes
contenidos del inconsciente con una fuerte carga emocional y, por lo tanto, una gran importancia psicolégica.
En este proceso, pierden su anterior poder de perturbar el bienestar fisico y emocional de una persona. Ya que
la curacion en estas circunstancias resulta espontanea y elemental el terapeuta no es el instrumento del
proceso terapéutica, sino el acompafante comprensivo capaz de cooperar con inteligencia con | fuerzas
curativas naturales. En 1as terapias tradicionales, el paciente suele permanecer en un rol pasivo y depende por
completo de la preparacion y habilidad del terapeuta. La comprensién de los prob1emas y del proceso
terapéutico se considera muy superior en el terapeuta en comparacion con el paciente. La naturaleza general
de 1as dificultades esta mas o menos clara tedricamente, asi como lo predica la escuela a la que el terapeuta
en particular pertenece. Depende del paciente estar a la altura de esta comprension, emocional e
intelectualmente, en el curso de la terapia. Los terapeutas no suelen darse cuenta de cuan relativa es esta asi
llamada comprensién, las interpretaciones varian considerablemente de una escuela a otra y de un terapeuta a
otro la falta de acuerdo en esta area es realmente asombrosa. En el modelo holotrépico, el paciente es
considerado como la verdadera fuente de la curacioén, y se lo estimula a que perciba esto y desarrolle su
dominio e independencia. En cuanto a la comprensién general del proceso, el conocimiento tedrico del
terapeuta, su preparacion especifica sus sesiones holotrépicas previas, y su trabajo con muchos otros
pacientes representan una clara ventaja. Sin embargo, para comprender la especificidad de los problemas
implicados en muchos aspectos el paciente le lleva la delantera al terapeuta. En cierto sentido, es el unico
experto real por su acceso inmediato al proceso vivencial que es el que provee todas las pistas. Es el paciente
quien descubre las raices profundas de los sintomas, enfrenta el material inconsciente detras de ellas, las
trabaja y le cuenta al terapeuta sus observaciones y percepciones. Nuestra experiencia con la Respiracion
Holotrépica ha validado el concepto de emergencia espiritual tanto teérica cuanto practicamente Ha confirmado
que los fenédmenos que se dan de manera espiritual durante las crisis de transformacion constituyen aspectos
normales de la psique humana y no productos artificiales de algun proceso patolégico exotico. La gama de
experiencias holotropicas es practicamente idéntica a la de la emergencia espiritual el hecho de que métodos
tan simples como un ritmo respiratorio mas rapido puedan inducirlas ciertamente les quita su “aroma”
patoldgico. Indirectamente, el potencial terapéutico y transformador de la Respiracion Holotrépica esta
totalmente de acuerdo con la idea de que lo mismo se aplica a la mayoria de las emergencias espirituales.
Muchos métodos terapéuticos adicionales pueden resultar muy valiosos en los diferentes estadios y formas de
la apertura y la emergencia espiritual. Todos ellos pertenecen a las denominadas terapias de descubrimiento:
aproximaciones que median el acceso al material inconsciente y facilitan su integracion, y todos comparten la
misma meta general: llegar a una mayor comprensién de si y tocar las raices de los problemas emocionales y
psicosomaticos. Entre estos métodos, la practica de Gestalt de Fritz Perls puede resultar especialmente util;
ayuda a concentrarse en los sintomas, explora las cuestiones inconscientes que los sustentan y facilita la
comprension. El proceso de Paul Rebillot, lamado “El viaje del héroe”, una sintesis de Gestalt, psicodrama,
musica y ritual, también resultara de extrema utilidad al enfrentar diversas areas dificiles de la psique de una
manera ludica y no amenazante. Lo mismo vale para diversos ejercicios de la psicosintesis de Roberto
Assagioli, utilizando el método de la imaginaciéon guiada. La terapia del juego de la arena, de Dora Kalff,
basada en los principios de la psicologia jungueana, brinda una extraordinaria oportunidad para concretizar los
contenidos del inconsciente a! crear una compleja escena en un arenero, poniéndolos al alcance para un
analisis consciente. Esta notable herramienta deberia ser incluida en cualquier instituciéon que trate crisis

109



psicoespirituales. El trabajo corporal juega un papel importante e integral en el trata- miento de la crisis de
transformacion. Ya hemos descrito el trabajo corporal concentrado, que se propone descargar la energia
emocional y fisica que esta bloqueada. La bioenergética y otros tipos de técnicas reichianas o neoreichianas
también son muy utiles para lo mismo. El rolfing y diversas formas de masaje seran importantes complementos
de la terapia mientras quien los practica permita la expresion de las emociones que surjan en el proceso. La
acupuntura practicada por un buen profesional también resultara valiosa, ya que es capaz de facilitar el flujo de
la energia emocional y fisica previamente bloqueada. La expresion artistica en sus diversas formas también
deberia ser una parte integral de cualquier tratamiento completo para las crisis espirituales. Asi como el juego
jungueano con la arena o “sand play”, la pintura y la arcilla pueden jugar un rol importante para concretizar y
facilitar la integracion consciente de los contenidos inconscientes. Utilizados de una manera libre y expresiva,
son una herramienta terapéutica muy poderosa. Algunas personas perciben el trabajo con arcilla u otros
materiales similares como mas significativo y eficaz. Otro canal importante es la danza, en particular los
movimientos espontaneos y creativos que permiten la plena expresién de las distintas fuerzas dinamicas de la
psique. Lo ideal seria que la terapia para quienes atraviesan una emergencia espiritual fuera llevada a cabo en
un centro de retiro como el que describimos antes. Alli, todas estas técnicas estarian disponibles y podrian
aplicarse con discriminacion y sensibilidad a la forma que roma el proceso, la etapa en la que se encuentray su
intensidad. De acuerdo con las circunstancias, podria realizarse en pacientes externos, o éstos podrian
pernoctar si fuera necesario, ya que la ayuda de expertos estaria disponible las veinticuatro horas. Un centro
de este tipo también ofreceria grupos de autoayuda similares a los programas de doce pasos, como
Alcohdlicos Anénimos, etcétera.

110



	PRIMERA PARTE EN BUSCA DEL SER
	SEGUNDA PARTE MAPAS DEL VIAJE INTERIOR
	TERCERA PARTE VIVIR EN DOS MUNDOS
	NOTA DE LOS AUTORES
	Dios en el laboratorio: La historia de Stanislav
	Surgimiento de la Espiritualidad
	Emergencia Espiritual


